
2 3

3 ПРИХОДСКИЕ НОВОСТИ

12
ВСТРЕЧА С ЦЕРКОВНЫМ ПРЕДАНИЕМ                

Святые о терпении 

13
АКТУАЛЬНО               

Главная добродетель Великого поста

15
АКТУАЛЬНО                

Андрей Ткачев. Терпение

17
ПРОПОВЕДЬ                

Патриарх Кирилл. О добродетели терпения

18
АКТУАЛЬНО                  

О терпении скорбей

19
ЛИЧНАЯ ВСТРЕЧА                    

Сорок молодых и сильных парней сутки простояли в ледяной воде

20
ИСТОРИЯ ПРАЗДНИКА                  

Изначальный смысл Прощеного воскресенья, о котором многие забывают

21
СВЯТЫНИ КРАСНОЯРСКОГО КРАЯ                   

Путешествие в Шилу

22
ПРАВОСЛАВНОЕ ВОСПИТАНИЕ                     

Как научить ребенка прощать

25 ЛИТЕРАТУРНАЯ СТРАНИЧКА  

26 ВОПРОС-ОТВЕТ

28 ДЕТСКАЯ СТРАНИЧКА        

29 КУЛИНАРНАЯ СТРАНИЧКА 

30 РАСПИСАНИЕ               

31 АНОНС

ПРИХОДСКИЕ НОВОСТИ

В Красноярске состоялся первый сбор  
трех отрядов юных разведчиков

26 января произошло истори-
ческое событие – первая встре-
ча трех отрядов юных развед-
чиков дружины ОРЮР «Крас-
ноярск» в составе 55 отряда  
им. Андрея Дубенского, 30 отряда 
им. Архистратига Михаила и 38 
отряда «Покров» им. св. Василия 
Мангазейского г. Сосновоборск.  
На встрече было торжественное постро-
ение, знакомство ребят, игры. С привет-
ственной речью выступили начальник 
дружины дьякон Сергий Смоляков, 
настоятель храма Архангела Михаила 
и чуда его в Хонех протоиерей Алек-
сандр Садовьюк, духовник дружины  
протоиерей Павел Богинский. 

В СКЦ «Введенский»  
состоялся педагогический совет

2 февраля в социально-культур-
ном центре «Введенский» состоял-
ся педагогический совет.

Обсудили варианты сотрудничества с 
учреждениями города, а также состави-
ли план работы на полугодие. В рамках 
взаимодействия было принято реше-
ние продолжить тесное сотрудничество 
с Детской школой искусств г. Сосново-
борска, а также возобновить совмест-
ную работу с ветеранскими организа-
циями города. Также обсудили ближай-
шие мероприятия, посвященные годов-
щине клуба «Встреча» и празднованию 
23 февраля.

Также на встрече присутствовал пер-
вый основатель 55 отряда Виктор Аль-
бертович Погудин. Виктор Альберто-
вич передал нашей дружине весь архив 
и печатные материалы, рассказал, как 
зарождалось разведчество на Красно-
ярской земле и, конечно же пожелал 
удачи ребятам и руководителям.



4 5
ПРИХОДСКИЕ НОВОСТИ ПРИХОДСКИЕ НОВОСТИ

В Сосновоборске прошла встреча с историком, 
биографом святого Луки Войно-Ясенецкого 

Семёном Кожевниковым

8 февраля в Гимназии Сосно-
воборска прошла встреча Семёна 
Кожевникова, историка, биографа 
святого Луки Войно-Ясенецкого с 
учащимися старших классов. 

Семён долгое время изучал жизнь 
великого врача, который в годы Вели-
кой Отечественной войны находился в 
Сибири. В своей книге «Красноярский 
период (1941-1944) жизни и деятель-
ности святителя Луки» Кожевников 
рассказал уникальные подробности 
биографии профессора и развенчал 
некоторые факты, указанные авторами 
других книг. 

О подвигах святого Луки узнали 
и учащиеся Гимназии. Оказывается, 
Валентин Феликсович Войно-Ясенец-
кий в 1937 году был отправлен в ссыку 
в Сибирь в поселок Большая Мурта. 
Там он работал в районной больнице 
хирургом и, по сути, был единственным 
специалистом. Профессор проводил 
уникальные операции с минимальным 
набором инструментов, практически 
без ассистентов, в полевых условиях. 
При этом продолжал трудиться над 
научной работой «Очерки гнойной 
хирургии».

Когда началась Великая Отечествен-
ная война, врач отправил телеграмму 
Калинину:

«Я, епископ Лука, профессор Войно- 
Ясенецкий, отбываю ссылку в посёлке 
Большая Мурта Красноярского края. 

Являясь специалистом по гнойной 
хирургии, могу оказать помощь вои-
нам в условиях фронта или тыла, там, 
где будет мне доверено. Прошу ссылку 
мою прервать и направить в госпиталь. 
По окончании войны готов вернуться в 
ссылку».

Валентин Феликсович был назначен 
ведущим хирургом самого большого 
эвакогоспиталя, который находился в 
Красноярске в здании школы №10 на 
улице Ленина. Сегодня здесь находится 
музей, в котором собраны фотографии, 
документы, предметы, связанные с 

именем врача. Святитель провёл в этом 
здании сотни операций раненых, эваку-
ированных с полей сражений.

Семён Кожевников, 
историк, биограф 
св. Луки Войно-Ясенецкого:
«Войно-Ясенецкий оставлял конеч-

ности раненым и больным целиком. Он 
удалял какую-то часть, чтобы чело-
век мог ходить на своей же бывшей 
больной ноге, чтобы мог работать 
руками, которые при таких болезнях 
другой хирург бы удалил. Он говорил, 
что при обходе палат чувствовал 
излучение света любви от раненых и 
больных, им излеченных. Он их назы-
вал страдальцами за Родину».

На одном дыхании прошла встреча 
писателя с учащимися. Такое коли-
чество фактов о жизни профессора, в 
честь которого был построен Красно-
ярский государственный медицинский 
университет, можно было прочесть 
только в книге Семёна Кожевникова. В 
конце мероприятия ребята сфотографи-
ровались с писателем в память о прият-
ном и интересном знакомстве. Дирек-
тор образовательной организации Оль-
га Тоцкая вручила Семёну Кожевникову 
благодарственное письмо за проведен-
ное мероприятие и выразила глубокую 
признательность за участие в воспита-
нии подрастающего поколения. 

Уроки пожарной безопасности  
в воскресной школе

8 февраля в воскресной школе 
нашего прихода прошли занятия 
по пожарной безопасности, на 
которых отметили День рождения 
маленького помощника пожарных 
– огнетушителя.

Знают взрослые и дети, что огонь 
издавна был другом человека. Но если 
с огнем обращаться неосторожно, то 
огонь может стать врагом.

Начальник инспекции пожарной 
безопасности Управления войск наци-
ональной гвардии Российской Феде-
рации по Красноярскому краю майор 
Игорь Ильющенков был приглашен в 

пожарной безопасности» и памятки.  
А еще педагоги рассказали о профессии 
пожарного. Пожарные – люди, побе-
ждающие огонь, спасают людей, попав-
ших в беду. Они бесстрашны, сильны, 
самоотверженны. Аня Филатова поде-
лилась рассказом о своем папе, кото-
рым очень гордится – он пожарный.

Ну и какой же День рождения без 
сладостей – все с удовольствием попи-
ли чай. 

Благодарим всех, кто помогал в 
организации мероприятия: родителей, 
выпускников воскресной школы и вос-
питанников за активное участие.

гости к ребятам и рассказал им о пра-
вильном обращении с огнетушителем, 
познакомил с правилами пожарной 
безопасности. Для закрепления знаний 
малыши посмотрели видеоурок безо-
пасности от тетушки Совы, поиграли в 
подвижные игры.

Старшим воспитанникам показали 
учебный фильм о том, как себя вести, 
если пожар возник в квартире, подъ-
езде, в школе, на улице. Затем с ними 
поиграли в игру: «ЧТО? ГДЕ? КОГДА?», 
ребятишки отвечали на вопросы очень 
активно. Поэтому в конце занятия все 
получили медаль: «Я знаю правила 

Настоятель Введенского храма получил 
благодарственное письмо

Настоятель Введенского храма  
г. Сосновоборска иерей Николай  
Чихичин получил благодарность 
от содружества «Анонимные Алко- 
голики».

Содружество АА действует в г. Сосно-
воборске с 2021 года. Ранее группа соби-
ралась в помещении православного клу-
ба «Встреча» по адресу 9-й Пятилетки, 
5. В связи с ковидными ограничениями 
занятия группы АА были временно прио-
становлены и возобновились уже в новом 
здании СКЦ «Введенский» в помещении 
библиотеки.

Собрания группы АА проходят по 
субботам в 17:00. Приглашаются все 
желающие. Вход свободный.



6 7
ПРИХОДСКИЕ НОВОСТИ ПРИХОДСКИЕ НОВОСТИ

Архиерейская служба  
в праздник Сретения Господня

Русская православная церковь 
15 февраля отмечает великий 
двунадесятый праздник – Срете-
ние Господне. Верующие часто 
говорят: в этот день произошла 
встреча Ветхого и Нового Заветов.  
В переводе со старославянского слово 
«сретение» означает «встреча». Празд-
ник был установлен в память о встрече, 
которая подробно описана в Евангелии 
от Луки. Произошла она на 40-й день 
после рождения Христа: Дева Мария и 
праведный Иосиф Обручник принес-
ли младенца в Иерусалимский храм, 
чтобы совершить благодарственную  
жертву Богу.

В этот день  митрополит Красноярский и Ачинский Пантелеимон совершил Божественную литургию в Введенском храме 
города Сосновоборска. За Литургией пел хор Введенского храма (регент – Светлана Галицкая). По окончании богослужения 
правящий архиерей обратился к собравшимся с архипастырским словом.

— Дорогие братья и сестры!
Праздник Сретения Господня, как 

мы слышали из послания Святейше-
го Патриарха Кирилла – это один из 
древнейших и главнейших праздников 
Святой Церкви. Этот праздник – 
встреча рода человеческого со Своим 
Спасителем. Человечество из древ-
них времён ожидало явления в мир 
Божественного Пришествия, пото-
му что этот мир погибал в грехах 
и не имел возможности обновления, 
очищения. Этот был мир, который 
был охвачен ложью диавола и грехом, 
мир, который искал Бога. И только 
тогда Господь открылся, когда при-
шло время и когда род человеческий 
был на грани в пути этого поиска, 
когда приходило отчаяние.

Когда Пречистая Дева Мария со 
старцем Иосифом вознесли младенца  

Иисуса Христа в храм, им встре-
тился великий праведник Божий, 
Симеон, которому было открыто о 
том, как начнётся Спасении мира. 
Поэтому ожидая и своего отше-
ствия ко Господу, он прославил Его 
гимном: «Ныне отпущающи раба 
Твоего, Владыко» (Лк.2:29). Ныне 
отпускает Господь те грехи, кото-
рые связывают род человеческий и 
ведут к погибели, а не к Спасению.

Спасение даруется Иисусом Хри-
стом через наше покаяние, через 
нашу любовь к Богу, к Церкви, через 
наши молитвы и, конечно же, через 
наши добрые дела, которые запове-
дал нам творить Господь Иисус Хри-
стос. Но в этот же день прозвучало 
и великое пророчество Пречистой 
Девы Марии, Матери Божией – Ей 
открывал старец Симеон о том, что 

Ей Самой пройдёт оружие душу: как 
Мать, Она будет терзаться у Гол-
гофы, как Мать, Она будет погре-
бать Господа и, как Пречистая Дева,  
Она будет видеть Его Воскресе-
ние и Сама войдёт в жизнь вечную, 
чтобы быть Помощницей каждому 
верующему.

Поэтому этот день Сретения 
Господня является днём наших 
надежд на Спасение в жизнь веч-
ную и Царство Божие. В этот день 
мы празднуем и День православной 
молодёжи, и всей молодёжи, ибо с 
молодостью приходит укрепление 
жизни и процветание её. Да благо-
словит Господь наших детей! Бла-
гословит Господь всех нас и да дару-
ет нам чистосердечное покаяние и 
радость Спасения и жизни вечной.

Аминь!

Фотограф Роза Можайская и Пресс-служба Красноярской епархии



8 9
ПРИХОДСКИЕ НОВОСТИ ПРИХОДСКИЕ НОВОСТИ

В СКЦ «Введенский» состоялась пятая 
интеллектуальная игра «Что? Где? Когда?»

В социально-культурном центре Введенский  
16 февраля прошли пятые зимние игры православно-
го клуба «Встреча» – «Что? Где? Когда?». В этом году 
в интеллектуальном состязании приняли участие 
две команды, каждая из которых состояла из шести 
человек. В зале собралось множество зрителей, под-
держивающих участников.

Все прошло так же, как в настоящей телевизионной вер-
сии популярной игры: был волчок, распорядитель зала, кон-
верты с вопросами от «телезрителей» из различных уголков 
России, а также музыкальные паузы и загадочный черный 
ящик. Вопросы охватывали широкий спектр тем. Знатоки 
демонстрировали знания Священного Писания,  общий кру-
гозор и  навыки логического мышления.

Обе игры проходили довольно напряженно. Счёт посто-
янно менялся то в пользу телезрителей, то в пользу знато-
ков. Однако эрудиция участников игры позволила одержать 
победу обеим командам. Золотую сову пришлось разы-
грывать между капитанами: Александром Филатовым и  
Инной Баталовой. На первый вопрос дали неправильный 

Фотограф Роза Можайская

Инна Баталова, капитан первой команды:
«Исполнилась моя мечта детства! Мы с семьей часто 

смотрели передачу «Что? Где? Когда?» по телевизору, 
обсуждали вопросы, пытались угадать ответы. А теперь 
я сама оказалась в роли знатока!

Когда я увидела волчок, услышала голос ведущего и уви-
дела первый конверт с вопросом, сердце забилось быстрее. 
Было немного страшно, но одновременно невероятно увле-
кательно. Вопросы оказались разнообразными и сложными.  
Они требовали концентрации и умения быстро анализиро-
вать информацию.

Конечно, я волновалась, ведь на кону стояла победа 
нашей команды. Но атмосфера в зале была настолько 
дружелюбная и поддерживающая, что страх постепенно 
ушел. Я рада нашей победе! С удовольствием приду на сле-
дующую игру».

Защищал интересы знатоков Сергей Усов. Лучшими игро-
ками зимней игры были выбраны отец Андрей Ермолаев, 
представитель команды Инны Баталовой, и Татьяна Торопо-
ва из команды Александра Филатова. Вопросы из зала (секто-
ра 13) задали отец Николай Чихичин, настоятель Введенско-
го храма, и Андрей Першин, пономарь и староста прихода. 
Между играми для всех присутствующих были организова-
ны небольшие перерывы, во время которых зрители смогли 
услышать творческий номер юных гитаристов, попить кофе 
и чай, пообщаться друг с другом, поделиться впечатления-
ми и обсудить ответы на вопросы. Атмосфера была теплой и 
дружеской, несмотря на соревновательный дух мероприятия.

Игры завершились торжественным награждением побе-

ответ оба капитана. А на второй вопрос:  «Назовите про-
фессию человека, который использует молоток, которым не 
строит, кисть, которой не пишет, и иглу, которой не шьёт», 
более точно ответила Инна Баталова. Её правильный ответ: 
«врач-невропатолог» – привёл команду к абсолютной победе. 

дителей. Все участники получили памятные подарки в виде 
сов-копилок.  Команда-победитель получила переходящий 
кубок в виде золотой совы и сладкий приз от прихожанки 
Введенского храма Клавдии Алексеевны. Участники меро-
приятия выразили надежду, что подобные встречи станут 
доброй традицией и будут проходить ежегодно, привлекая 
все больше любителей интеллектуальной игры. 

Главным организатором, идейным вдохновителем, осно-
вателем традиции проведения игр является Александр Руси-
нов, человек за кулисами, благодаря которому уже в пятый 
раз на приходе происходит такое яркое событие.  

20 марта и 2 апреля в 13:00 
в Сосновоборском Введенском храме 

состоится Таинство Елеосвящения (СОБОРОВАНИЕ)



10 11
ПРИХОДСКИЕ НОВОСТИ ПРИХОДСКИЕ НОВОСТИ

Праздник, посвященный  
Дню Защитника Отечества

22 февраля в социально-куль-
турном центре «Введенский» 
прошел праздник, посвященный 
Дню Защитника Отечества. Под-
готовили мероприятие педагоги и 
воспитанники Воскресной школы.  
В конференц-зале центра собрались 
папы и дедушки, для которых в этот 
день выступали юные артисты.

Торжество началось с показа неболь-
шого патриотического ролика, расска-
зывающего о подвигах героев прошло-
го и настоящего. Зрители прониклись 
уважением и гордостью за тех, кто 
защищал и защищает нашу страну. 
Вспомнили недавно погибшего на СВО 
доброго друга и прихожанина Введен-
ского храма воина Романа Фоминых. 
«Нет больше той любви, аще кто поло-
жит душу за други своя» (Ин.15,13)

После просмотра фильма учащиеся 
Воскресной школы выступили с неболь-
шими концертными номерами, демон-

стрируя свои таланты и способности.
Вторая часть праздника была спор-

тивно-развлекательной: весёлые игры 
и эстафеты, подготовленные органи-
заторами праздника, вызвали бурю 
позитивных эмоций. Ребята и взрос-
лые активно участвовали в конкурсах, 
проявляя командный дух и дружеское 
соперничество. Особенно запомни-
лась участникам мероприятия эстафе-
та «Меткие стрелки», где важно было 
показать свою ловкость и меткость. Эти 
же качества необходимо было проявить 
в игре «Попади в цель», где игроки 
пытались попасть мячами в небольшие 
емкости.

Особенно трогательно было наблю-
дать за конкурсом, где папы на ско-
рость создавали причёски своим доче-
рям. Надо сказать, что дело спорилось 
в их сильных руках. Девочки остались 
довольны полученными результатами. 
Развеселил гостей конкурс «Разведчи-

ки и постовые», где папам завязывали 
глаза, а дети должны были тихо и неза-
метно пробраться между ними. С пер-
вого раза никто из «разведчиков» пой-
ман не был. В финале праздника перед 
гостями выступили Илья Филатов и 
Дарина Маслова. Малыши исполнили 
трогательную песню пограничника. 
Их номер отозвался в сердцах присут-
ствующих. Ребят наградили бурными 
аплодисментами.

Закончилось мероприятие уютным 
чаепитием с вкуснейшими тортами, 
приготовленными специально для это-
го случая. Все гости получили заряд 
положительных эмоций и остались 
довольны проведённым временем в 
кругу друзей и родных.

Этот праздник стал отличным при-
мером того, как важно сохранять тра-
диции и передавать их подрастающему 
поколению, объединяя семьи и укре-
пляя связи между поколениями.

Российские бойцы поблагодарили волонтеров 
Сосновоборска за активную помощь

Фотограф Роза Можайская

Будни волонтеров Введенского храма наполнены разными 
делами. Жизнь в группах социальных сетей кипит:

— Кому капусту привезти на сушку?
— Кто развезёт фрукты ?
— Где взять ключи от трапезной?
Ежедневно решаются десятки самых разных вопросов. 

Всё большее количество людей присоединяется к доброволь-
ческому движению. Но самые приятные моменты в жизни 
волонтеров – это получать весточки из зоны спецоперации. 
Бойцы благодарят Сосновоборск за помощь и наполняют 
наше сердце надеждой: "Победа будет за нами!" 

ВОЛОНТЕРЫ ВВЕДЕНСКОГО ХРАМА ПРИГЛАША-
ЮТ ВСЕХ СОСНОВОБОРЦЕВ, ЖЕЛАЮЩИХ ПОМО-
ГАТЬ РОССИЙСКИМ БОЙЦАМ, ПРИСОЕДИНИТЬСЯ 
К ОБЩЕМУ ДЕЛУ ПОБЕДЫ:

 🤍 ПЛЕСТИ СЕТИ: «Мечта» вт, чт с 14:00; 
«Дом пионеров» ул.9-й Пятилетки, 5, пн-пт 17:00-20:00. 
🤍 ШИТЬ ОДЕЖДУ: Новоселов, 4, будние дни, 
тел.: 8-950-996-73-67.
🤍 ШИТЬ ОДЕЯЛА: Школа №5, тел.: 8-913-509-47-98.
🤍 ИЗГОТАВЛИВАТЬ ПЕРЕВЯЗКИ, ДУШИ: 
«Дом пионеров» ул.9-й Пятилетки, 5, пн-пт 17:00-20:00 
🤍 ФАСОВАТЬ СУХИЕ СУПЫ И КАШИ: 
ул. Солнечная, 13-51, вт, ср, чт с 17:00. 

НАМ ОЧЕНЬ НУЖНА И ФИНАНСОВАЯ ПОДДЕРЖКА. 
СБОР ПОЖЕРТВОВАНИЙ: 

🤍🤍 НА КАРТУ ВОЛОНТЁРА – 4276310026277196 
(Арина Николаевна Ф.) 
🤍🤍 В СВЕЧНОЙ ЛАВКЕ НАШЕГО ХРАМА. 



12 13
ВСТРЕЧА С ЦЕРКОВНЫМ ПРЕДАНИЕМ АКТУАЛЬНО

«Терпение – это корень всех 
благ, мать благочестия, отпрыск 
веселия, плод неувядающий, 
башня непреоборимая, гавань, не 
тревожимая бурями».

«Ты хочешь получить блажен-
ство там? Потерпи здесь ради 
Христа; ничто не может сравнять-
ся с этим блаженством».

«Жизнь праведных светоносна, 
но как она делается светоносной, 
если не через терпение? Приобрети и возлюби его, ибо 
это мать мужества».

«Христос повелел не только благодушно и с крото-
стью перенести обиду, надо идти дальше в мудрости: 
быть готовым терпеть больше, чем хочется обидчику, 
силой терпения победить его дерзкую наглость, чтобы 
он удивился твоей необычайной кротости и с тем ото-
шел прочь».

«Удостоиться претерпеть что-либо ради Христа – 
величайшая благодать, совершенный венец и награда, 
не меньше будущего воздаяния. Это знают те, которые 
умеют искренне и пламенно любить Христа».

СВТ. ИОАНН ЗЛАТОУСТ

Святые о терпении
«От одного отвержения име-

ний и вещей ничего не приоб-
ретешь, если не претерпишь до 
конца искушения и скорби ради 
Бога».

«С креста своего славословь 
Господа, отвергая всякий помы-
сел жалобы и ропота как престу-
пление и богохульство».

«Терпение скорбей с благода-
рением Богу, с признанием себя 
достойным скорби, с признанием попущенной скор-
би именно тем спасительным врачевством, в котором 
нуждаемся для исцеления, есть знамение истинного 
покаяния».

«Опытный земледелец не предается унынию 
и малодушию, когда увидит, что поле его покры-
вается сорняками, – с терпением и трудом он  
выдергивает их».

«Благодушное терпение скорбей есть деятельное, 
живое сознание своей греховности! Благодушное 
терпение скорбей есть деятельное, живое познание 
и исповедание Искупителя! Благодушное терпение 
скорбей есть последование Господу нашему Иисусу 
Христу».

СВТ. ИГНАТИЙ БРЯНЧАНИНОВ

«Если христианин забудет о 
благодати и подумает, что сам 
своею силою вынес бремя испы-
тания и терпения, а не силою 
благодати Божией, то теряет бла-
годать и остается обнаженным от 
нее, и дьявол, находя его обна-
женным от Божественной благо-
дати, помыкает им, куда хочет и 
как хочет».

«Верующий без ропота пере-
носит всякое искушение, будучи уверен, что за такое 
терпение получит венец нетленный».

ПРП. СИМЕОН НОВЫЙ БОГОСЛОВ

«В ком нет терпения, тот под-
вергается многим потерям и не 
в состоянии стать добродетель-
ным. Ибо терпением идем на 
предлежащий нам подвиг, гово-
рит Апостол (Евр. 12:1). В ком 
нет терпения, тот чужд всякого 
упования. Поэтому всякого умо-
ляю приобрести терпение, чтобы  
спастись».

ПРП. ЕФРЕМ СИРИН 

«Терпеть или не терпеть и 
роптать в страдании, но не мино-
вать того, что нам определил суд 
Божий, а нетерпением уничтожа-
ется награда. Терпением облегча-
ется страдание. Посмотри на тех, 
кто находится в долговременной 
болезни: они так притерпелись к 
этой болезни, что как бы не чув-
ствуют ее; напротив, нетерпением 
умножается болезнь».

СВТ. ТИХОН ЗАДОНСКИЙ

«Мы хотя с тобой и из немощ-
нейших, но должны мало-помалу 
обучать себя с помощью Божией 
во всех приключениях к терпе-
нию, поскольку Самим Господом 
во святом Евангелии заповеда-
но: «Терпением вашим спасайте 
души ваши» (Лк. 21:19), и «пре-
терпевший до конца спасется» 
(Мф. 10:22)».

ПРП. ЛЕВ ОПТИНСКИЙ (НАГОЛКИН)  

Главная добродетель 
Великого поста

Великим постом мы читаем всем известную молитву преподобного Ефрема Сирина, в которой 

просим, помимо прочего, «духа терпения». Что обычно испрашивает у Бога человек?  

То, чего не хватает. Дефицит терпения преследует нас вообще всегда, но в великопостное время 

он обостряется. Постящемуся немало приходится потерпеть. Он терпит голод и некоторую 

физическую слабость, терпит разные запахи, проходя мимо ларьков с курицей гриль;  

терпит коллегу на работе, жующего бутерброд с колбасой. Терпит других постящихся, которые 

от голода могут стать злые, как осы. Терпит самого себя, когда живущие в нем страсти начнут 

поднимать свои головы.

Действительно, терпение – едва ли 
не самая ценная великопостная добро-
детель. Поэтому сегодня Церковь и 
предлагает апостольское чтение о тер-
пении. Апостол Павел призывает нас 
подражать долготерпению Авраама, 
ждавшего исполнения Божьих обето-
ваний десятки лет: «Бог, давая обетова-
ние Аврааму, как не мог никем высшим 
клясться, клялся Самим Собою, говоря: 
истинно благословляя благословлю 
тебя и размножая размножу тебя. И так 
Авраам, долготерпев, получил обещан-
ное» (Евр. 6:13-15).

Интересно, что Павел приводит 
лишь часть обетования Божьего Авра-
аму. Полностью оно звучит так: «Бла-
гословляя благословлю тебя и умножая 
умножу семя твое, как звезды небесные 
и как песок на берегу моря; и овладеет 
семя твое городами врагов своих; и бла-
гословятся в семени твоем все народы 
земли» (Быт. 22:17-18). Итак, обетова-
ние имеет три уровня. Первый – раз-
множение потомства до числа, подоб-
ного числу песка морского. Дождался 
ли Авраам исполнения этого обетова-
ния? Нет. Авраам только увидел рожде-
ние единственного сына от Сарры – 
Исаака. Умножения семени своего, как 
звезды небесные и как песок на бере-
гу моря, он созерцал уже с неба. Вот 
терпение, которое простирается даже  
до небес!

Второй уровень – «и овладеет семя 
твое городами врагов своих». Это про-

рочество о завоевании евреями Пале-
стины. Опять же, исполнение этого 
обетования Авраам увидел уже из мира 
иного. А вот третий пункт пророчества: 
«и благословятся в семени твоем все 
народы земли» – до конца не испол-
нился и сейчас. Здесь имеется в виду 
заквашивание евангельским учением 
всей земли. Христос пророчествовал, 
что до конца мира «во всех народах 
прежде должно быть проповедано 
Евангелие» (Мк. 13:10). От каждого 
народа должен быть принесен некий 
начаток веры, какие-то христианские 
души. Этот процесс давно начался, 
но не закончился. И сегодня еще есть 
народы, в которых не проповедано 
Евангелие. Удивительно, но Авраам 
даже и теперь ждет исполнения данно-
го обетования. Долготерпение Авраама 
воистину беспредельно – он ждал при 
земной жизни, после земной жизни, 
продолжает ждать сейчас и будет ждать 
даже до конца мира. Вот какое терпе-
ние ставится нам в пример!

Но оставим Авраама и поговорим о 
нас. Почему мы просим терпения, бра-
тья и сестры? Может быть, нужно про-
сто его проявить? Мы просим о нем, так 
как это дар Божий. Причем в молитве 
Ефрема Сирина мы просим именно 
«духа терпения», потому что терпение 
и есть плод Духа Святого. Вспомним 
Послание к галатам: «Плод же духа: 
любовь, радость, мир, долготерпение...» 
(Гал. 5:22). Христианское терпение не 

от человека, но от Бога, и его нужно 
просить. Порой Творец дает человеку 
такое терпение, какому удивляются 
Ангелы. Не только в житиях святых 
встречаются подобные примеры – и 
сегодня в жизни Церкви можно найти 
образцы великого терпения и веры.

Один знакомый священник некото-
рое время ездил причащать пожилых 
супругов, больных раком. Муж еще мог 
вставать, жена уже была прикована к 
постели. Она испытывала страшные 
боли. Священник, молодой и здоровый, 
однажды робко посоветовал читать ей 
«Богородице, Дево» по двенадцать 
молитв несколько раз в день. «Вам 
будет легче», – пообещал он. Больная 
посмотрела на него, устало улыбну-
лась и ответила: «На третьей тысяче 
мне обычно становится легче...» И свя-
щенник тот понял на всю жизнь, что 
христианское терпение – это лестница  
в небо.

В Послании апостола Иакова есть 
место, из которого видно, что терпение 
настолько мощное средство духовного 
совершенства, что Бог буквально тре-
бует его от человека и для этого попу-
скает те или иные искушения. «С вели-
кою радостью принимайте, братия мои, 
когда впадаете в различные искушения, 
– пишет Иаков, – зная, что испытание 
вашей веры производит терпение; тер-
пение же должно иметь совершенное 
действие, чтобы вы были совершенны 
во всей полноте, без всякого недостат-

Сергей Комаров



14 15
АКТУАЛЬНО АКТУАЛЬНО

ка» (Иак. 1:2-4). Как мы видим, разного 
рода трудности житейской и духовной 
жизни нужны нам – они как точильный 
камень, оттачивающий наше терпение. 
Острым лезвием терпения мы можем 
сражаться со всеми нашим духовны-
ми врагами, особенно приступающи-
ми к нам Великим постом. Это и уны-
ние, и самосожаление, и малодушие, 
и прочие другие страсти, немощи и 
грехи. Все они побеждаются молитвой  
и терпением.

Поэтому-то и говорит нам Спаси-
тель: «Терпением вашим спасайте 
души ваши» (Лк. 21:19), «претерпев-
ший же до конца спасется» (Мф. 10:22). 
Но какое здесь терпение имеется в 
виду, вот вопрос. Пассивное терпение 
тех проблем, которые ты сам и нажил? 
Например, я регулярно пью спиртное 
большими дозами, у меня развился 
цирроз печени, и я это мужественно 
терплю? Нет, не о таком терпении гово-
рит Христос. Имеется в виду терпение 
в христианских трудах, активное тер-
пение; стойкость в несении жизнен-
ного креста, в гонениях, в борьбе со 
грехом, при нападках диавола. Только 
такое терпение спасительно. И только 
такое терпение, донесенное до конца, 
увенчивается.

Наше терпение дает Богу возмож-
ность действовать в нас. И наоборот, 
наше нетерпение мешает Богу нас 
спасать. Был такой случай в практи-
ке известного духовника, схиигуме-

на Саввы (Остапенко). К нему ходила 
женщина, терпящая издевательства 
от пьющего мужа и непутевых детей. 
Она плакала и просила отпустить ее в 
монастырь. Схиигумен Савва выслуши-
вал ее, утешал и всегда говорил одни и 
те же слова: а ты потерпи. Придет она 
вновь, рыдает, жалуется, а он снова: а 
ты потерпи. Терпела она более года. И 
действительно, вдруг муж образумил-
ся, бросил пить, начал ходить в храм, 
каяться. Дети тоже пришли в себя, 
извинились перед матерью. Постепен-
но семья обновилась, укрепилась. Так, 
терпя и молясь, женщина дала Богу 
простор действовать в ее жизни – и Он 
подействовал.

Терпение делает христианина воис-
тину непоколебимым. Иногда ведь сто-
ит задача не то что расти в вере и дер-
зать, а просто в том, чтоб удержать лод-
ку веры на плаву. Терпение тут незаме-
нимо. «Терпение и пождание, терпение 
и пождание» – это были любимые сло-
ва оптинского подвижника схиигумена 
Гавриила (Виноградова).

Святитель Димитрий Ростовский, 
рассуждая об этой добродетели, вспо-
минает евангельскую притчу о сеятеле. 
Как мы помним, некоторое семя падает 
на добрую землю, некоторое на худую. 
Насчет доброй земли Евангелие гово-
рит: «Упавшее на добрую землю, это 
те, которые, услышав слово, хранят 
его в добром и чистом сердце и при-
носят плод в терпении. Сказав это, Он 

возгласил: кто имеет уши слышать, да 
слышит!» (Лк. 8:15). Святой Димитрий 
пишет: «Послушаем эти слова: кто име-
ет уши слышать, да слышит!» Терпение 
и есть та добрая земля, та плодовитая 
нива, на которой упавшее семя Божие 
прорастает и приносит обильный плод 
добрых дел».

Святитель также дает замечатель-
ное определение терпения: «Это не что 
иное, как сама вера, подвизающаяся 
против самолюбия плоти и покоряю-
щая ее в послушание воле Божией».

Прославим сегодня добродетель тер-
пения и попросим ее у Бога. Попросим 
ее не только для себя, но и для всех 
постящихся христиан. Попросим ее 
для тех, кто живет или работает рядом 
с нами, чтобы они, бедные, вытерпели 
наш пост. Может оказаться, что наше 
пощение не так трудно для нас, как 
для окружающих. За неделю наше-
го поста могут попасть в больницу с 
нервным срывом десятки родных и 
близких. Поэтому попросим терпения 
и для них. Как однажды сказали друг 
другу два подвижника в пустыне: давай 
я буду терпеть, когда ты будешь оскор-
блять меня, а ты будешь терпеть, если я 
оскорблю тебя. Так они и жили. Так и 
нам остается жить, братья и сестры, ибо 
у нас очень мало любви друг к другу. 
Давайте же начнем хотя бы с терпения.

Источник: Портал «Православная 
жизнь» https://pravoslavie.ru/111555.html

ТЕРПЕНИЕ
Андрей Ткачев

Почему терпение – добродетель? Какие важнейшие примеры терпения дает нам Священное 

Писание? Что мешает современному человеку быть терпеливым?

Приветствую вас, дорогие друзья! 
Сегодня мы поговорим о терпении. И 
прежде всего обратимся к Писанию. 
«Всё, что говоришь, – советовал пре-
подобный Антоний Великий слуша-
ющим его, – говори, основываясь на 
Божественных книгах». В Послании к 
евреям апостола Павла читаем: «Тер-
пение нужно вам, чтобы, исполнив 
волю Божию, получить обещанное»  
(Евр. 10: 36).

Итак, чтобы повеленное сделать и 
получить обещанное, нужно терпеть.

Терпение – это добродетель, кото-
рая сопутствует человеку во все пери-
оды его жизни, без которой он ничего 
достичь не сможет. Вспомните себя, 
когда вы, высунув язык, шмыгая носом, 
выводили первые крючки и палочки в 
тетрадях в косую линейку. Нужно мно-
го терпения ребенку, чтобы научиться 
читать, «буквы ровные писать тонким 
перышком в тетрадь». Если вы овладе-
вали искусством вождения автомобиля, 
вспомните, как вы потели и мучились, 
терпели неудачи, терпели и ругань 
инструктора, сидящего рядом, когда вы 
выводили впервые ту или иную колы-
магу, – терпели до тех пор, пока не сели 
за руль своей машины.

Терпению можно поучиться у всяко-
го мирского человека, который достиг 
чего-то в своей жизни. Например, тер-
пению можно поучиться у матери. Это 
же не шутка – зачать во чреве, потом 
девять месяцев носить ребенка. С тру-
дом спать, переворачиваться, чувство-
вать груз в животе, тошнить, объедать-
ся, мучиться и т.д., потом родить, не 
спать, кормить… Материнство – это 
сплошное терпение.

С терпением связана работа любого 
спортсмена. Спорт давно перестал быть 
увлечением ради здоровья и красоты. 
Спорт сегодня коммерция, и спортсме-
ны работают, прыгая с шестом, кокая 
мячик, ныряя в бассейн, выходя на 
ринг или татами. Иногда миллионы 
зарабатывают, иногда оставляют на 
ринге зубы, глаза, здоровье, печень… 
Это жестокая вещь, но спорт без тер-
пения невозможен. Человек терпит, 

преодолевает физическую боль, уста-
лость, нежелание заниматься этим –  
но терпит.

Берите в пример любую маму рожав-
шую – чем больше рожала, тем больше 
терпела. Берите в пример любого спор-
тсмена, ученого, человека скрупулезно-
го в делах своих и достигающего успеха. 
Например, художника. Есть художни-
ки, много не работающие над свои-
ми полотнами. Айвазовский, напри-
мер, никогда не писал работы больше 
двух недель. Самую большую и самую 
известную свою картину – «Девятый 
вал» – он писал около месяца, осталь-
ные писал за пару дней. Это была 
быстрая кисть. А есть художники иные 
– Иванов, например, писал «Явле-
ние Христа народу» всю сознательную 
жизнь. Как уехал в Рим, став стипенди-
атом Академии художеств, так и писал, 
писал свою главную картину жизни. 
Если в Третьяковке побываете, посмо-
трите: отдельно висит «Явление Хри-
ста народу» – и целый зал по соседству 
заполнен эскизами к этой картине. Эти-
ми эскизами можно составить целую 
галерею. Это было великое терпение, 
великий труд, великая концентрация.

И ни одного искусства или науки 
невозможно освоить без базовой добро-
детели – без терпения.

Терпеливый человек везде будет 
успешен. Изучение языка требует тер-
пения. Армейская служба требует тер-
пения. Супружеская жизнь требует тер-
пения. Если женщина терпеть не любит 
и не хочет, она не будет счастлива в 
браке – она будет брошена. Но и муж 
будет брошен или, не дай Бог, рогат, 
если он не терпит слабости и немощи 
супруги. Врач возится с людьми боль-
ными – он должен быть терпелив к 
немощным. Преподавателю в школе 
нужно иметь вагон терпения, чтобы 
общаться с детьми, которые иногда 
ведут себя, как чертенята. Педагогам 
нужно себя скреплять – не валидолом, 
а духовным кулаком сжимать свое серд-
це, чтобы делать то, что нужно.

Терпение сопутствует человеку на 
всех ступенях его жизненного возраста-

ния. Там, где мы имеем встречу с успе-
хом, там мы имеем за спиной успеха 
терпение. Безусловно, все это касается 
и духовной жизни.

Итак, терпение нужно нам, чтобы, 
исполнив заповеди, получить обещан-
ное. Терпение предполагает, что не всё 
получается сразу. Терпение нужно, ког-
да путь к цели утруднен. Когда собира-
ние плодов оттягивается, когда желае-
мое удаляется от тебя, тогда нужно 
терпение. Когда оно включается? Когда 
проверяется твоя вера. Поскольку мы 
не получаем всё сразу в один момент и 
даром, мы платим за то, что получаем. 
Платим слезами, потом, кровью, нерва-
ми, годами прожитой жизни, терпени-
ем, сердцем своим, болью сердца свое-
го. Так что нам нужно терпение, чтобы 
получить обещанное. Обещанное дает-
ся только терпеливому человеку.

Очень важная вещь, связанная с 
терпением, заключается в таких сло-
вах Евангелия: «Претерпевый же до 
конца, той спасен будет» (Мф. 10: 22). 
Терпят все. Вот висит на кресте Правед-
ник, не сотворивший ни одного греха, 
– Его звать Иисус. Справа и слева висят 
злодеи, тоже распятые и тоже, как Он, 
избитые, униженные. Нет ничего кра-
сивого в том, что висит человек, при-
битый к древу. «Проклят всяк висяй на 
древе» (Гал. 3: 13; Втор. 21: 23), – гово-
рит Писание. Один из них терпит, пото-
му что чувствует себя виноватым, а дру-
гой не терпит, потому что не чувствует 
себя виноватым. Нетерпеливость – это 
проявление того, что ты внутри себя 
не считаешь себя достойным наказа-
ния. А что еще противоположно терпе-
нию? Ропотливость, склонность к бун-
ту, склонность к восстанию, к яркому 
проявлению несогласия с ситуацией. 
Ты бросаешь Богу в лицо билетик. Как 
говорил Иван Карамазов: «Я Господу 
Богу билетик возвращаю, я с Ним не 
согласен». Мир, конечно, красив, Бог, 
конечно, хорош, но я с Ним не согласен. 
Это нетерпеливый человек. Он гово-
рит: «Я не понимаю, что происходит в 
этом мире. Я терпеть этого не хочу. Это 
несправедливо».



16 17
АКТУАЛЬНО ПРОПОВЕДЬ

Разбойники, висящие от Христа 
справа и слева, проявляют по-разному 
свое отношение к жизни. Один говорит: 
«Я получаю достойное», – и терпит и 
получает Божественное озарение. Дру-
гой считает: если Ты – Христос, сни-
ми Себя и нас. Здесь причина нашего 
нетерпения – в том, что мы не считаем 
себя достойными страданий времен-
ных, не говоря уже о вечных. Чело-
век, который считает себя достойным 
вечных страданий, вечных страданий 
избежит. Он скажет: «Я достоин вечной 
муки», а Господь скажет: «Нет, Я тебя 
прощу». Другой скажет: «Я ничего не 
сделал. Другие вон что – а я ничего». 
Нет, ты, пожалуйста, на веки вечные, 
потому что оправдывающий себя будет 
осужден, а осуждающий себя будет 
оправдан.

Мы сказали: «Претерпевый же до 
конца, той спасен будет». Потому что 
бывает так: терпишь, терпишь, тьфу! 
– не дотерпишь, а оказалось, что оста-
валось 5 сантиметров. Есть корабли, 
утонувшие в пристани, в бухте. Об этом 
пишет авва Дорофей. Есть корабли, уто-
нувшие в пучине морской: они вышли 
из одного порта, не дошли до другого, 
посреди пучины пошли на дно. А есть 
корабли, видящие берег, подходящие 
к порту приписки, – и вдруг пошли на 
дно. Не дотерпевшие до конца – это 
люди, утонувшие, видя перед собой 
берег вожделенный. И это касается 
каждого человека. Мало терпеть, нуж-
но дотерпеть. И дотерпевший до конца, 
тот спасен будет.

«Это сколько терпеть-то еще?» – 
спрашивает человек. Мы читаем житие 
исповедников, мучеников, разных стра-
дальцев. Они говорили так: «До конца 
терпеть будем, до конца». Это серьез-
ная, жесткая тема, которая вынуждает 
человека к тому, чтобы застегнуться на 
все пуговицы. Это касается не только 
больших вещей, запредельно тяжелых. 
Но вот, например, не хочется учиться 
ребенку, но нужно – и нужно терпеть, 
заниматься, чтобы сдать экзамены; 
нужно подниматься раньше, ложить-
ся позже, к репетиторам ходить… Не 
хочется спортом заниматься, а тренер 
говорит: «Два раза в день трениро-
ваться: у тебя есть задатки, талант, ты 
можешь подняться. Ты хороший гим-
наст/хоккеист/боксер… Давай! Вперед! 
Трудись! Физиком ты не будешь, док-
тором тоже, а вот лыжником можешь 
быть хорошим. Давай!» А кости болят, 
мышцы ноют, и хочется погулять, но ты 
должен терпеть и заниматься. Это сто-
ические спартанские черты, которые 
закаляют человека.

Мне кажется, что люди, раньше жив-
шие, в условиях крестьянского быта, в 
условиях тяжелого ежедневного труда, 
в условиях дорого дававшегося еже-
дневного хлеба, были богаты терпени-
ем. Они терпеливее нас в сто раз. Вот, 
например, порог болевого терпения у 
женщин выше, чем у мужчин. Почему? 
– Потому что они рожают. Мужчина, 
когда не воюет, не постится, не тяжко 
пашет, кайлом не машет, в шахту не 
спускается, – расслаблен, он ничтожен, 
а женщины рожают, терпят страшную 
боль. По ночам встают, грудью кормят, 
мучаются – у них порог терпения выше. 
Они спасаются лучше, они чаще спаса-
ются. Старец Севастиан Карагандин-
ский говорил: «За женщин молиться 
легче: у них грехов меньше». У мужи-
ков грехов больше, они меньше платят 
за грехи свои, а женщины платят пол-
ную цену за свои грехи.

Терпение – это такая родовая добро-
детель, которая нужна для всего вооб-
ще. Потому что невозможно освоить 
профессию, не заручившись терпением, 
внимательностью, усидчивостью. Это 
очень смежные понятия. Сегодняшняя 
цивилизация растаскивает сознание, 
расслабляет человека и делает его бес-
сильным. Терпение – это добродетель 
ума. Потому что растасканный ум не 
может сконцентрироваться на одном 
деле, которое он делает. И человек 
делается нетерпелив. Когда я сижу на 
уроке, а мыслями уже убежал в парк, 
где меня друзья ждут, тогда я ерзаю, не 
могу терпеть. Но когда я думаю о том, 
что делаю, тогда я сконцентрирован, 
внимателен и спокоен. Если голова 
думает о том, что делают руки, тогда 

человек терпелив. Но если руки делают 
одно, голова думает о другом, а сердце 
хочет третьего, тогда человек раста-
скан по частям, он дерганный, взбал-
мошный, подпрыгивающий на месте 
и нетерпеливый. Современные люди 
нетерпеливы, потому что они делают 
одно, хотят другое, а думают о третьем. 
Поэтому нужна концентрация ума, рук 
и сердца на одном и том же, что делаю 
и о чем думаю, – и пусть весь мир подо-
ждет, как говорит известная реклама. 
Я сел, например, читать Евангелие – и 
пусть весь мир подождет. Или я собира-
юсь заштопать порванные штаны свое-
му сыну – и пусть весь мир подождет. Я 
штопаю, думаю о чем-то хорошем – и 
штопаю. Всё, других дел у меня больше 
нет. Уметь думать о том, что делаешь, 
– это прямой путь к тому, что делать 
будешь хорошо и раздражаться лишний 
раз не будешь, а будешь терпелив. Спо-
коен и терпелив.

Так что вопрос терпения – это не 
только вопрос физической выносливо-
сти. Это вопрос умной концентрации, а 
весь наш современный мир направлен 
на разбитие сознания на много частей, 
и именно это делает нас жадными до 
впечатлений, много желающими, ниче-
го не достигающими, недовольными 
жизнью и, конечно, нетерпеливыми.

Но закончим тем, чем начали: терпе-
ние нужно нам для того, чтобы испол-
нить заповеди и получить обещанное. 
Сделать приказанное и получить обе-
щанное. Терпение нужно нам. Терпели-
вый человек успешен во всяком деле, в 
том числе в деле спасения своей души.

https://pravoslavie.ru/95482.html

Во имя Отца и Сына и Святого Духа.
«Дух же целомудрия, смиренномудрия, терпения и 

любве даруй ми, рабу Твоему», — молимся мы неодно-
кратно словами молитвы святого Ефрема Сирина. И в этих 
прошениях вспоминается особая добродетель — терпение.

Что говорят о терпении святые отцы? «Терпение есть 
корень всех благ», — учит нас святитель Иоанн Златоуст. 
«Кто не имеет терпения, тот лишен всякого упования, а 
потому умоляю всякого приобрести терпение, чтобы спа-
стись», — говорит нам тот же святой преподобный Ефрем 
Сирин. А у святого Иоанна Кассиана Римлянина мы встре-
чаем повествование об авве Пинуфии, который учил уче-
ников своих многим важным добродетелям и подчерки-
вал, что терпение не следует связывать с добродетелью 
окружающих. Ибо если к нам добродетельно относятся, 
то в чем же наше терпение?

Эти святоотеческие свидетельства говорят о том, что 
добродетель терпения имеет особое значение для духов-
ной жизни человека. Терпение есть способность реагиро-
вать на касающееся нас зло, не теряя присутствия духа, 
не растрачивая своей внутренней энергии, не впадая в 
ропот, в гнев, в злобу, в желание отомстить. Иногда тер-
пение связывают со способностью человека управлять 
своими эмоциями. Про такого говорят: он волевой чело-
век, он способен не раздражаться, не гневаться в ответ на 
обращенное к нему зло. Несомненно, воля присутствует в 
наших попытках стяжать терпение, но терпеливый чело-
век необязательно должен быть волевым, потому что 

терпение есть состояние духа. Всякий волевой чело-
век в какой-то момент не выдерживает неправды, 

оскорблений, обид. И воли не хватает, и терпение 
заканчивается, потому что терпения и не было, 

а была воля или хорошее воспитание.
Что же такое терпение? «Корень всех 
благ», — повторяем мы слова Злато-

уста. Но причиной всего доброго 
и благого терпение может быть 

лишь тогда, когда оно стано-
вится состоянием нашей 

души. А это возможно, 
если человек ведет 

религиозный образ жизни. Уже неоднократно приходи-
лось говорить о том, что это тот образ жизни, в центре 
которого – Сам Бог. Как свидетельствует Ефрем Сирин, 
если мы уповаем на Бога, то имеем терпение.

Надежда на Бога, живое чувство веры, понимание того, 
что Бог защитит и Бог восстановит справедливость, и соз-
дают внутреннее спокойствие человека. Терпение как бро-
ня ограждает внутреннее состояние нашей души от всяких 
внешних злых и греховных обстоятельств, и терпение ста-
новится ступенью на пути к Царствию Божию.

Терпеливый человек – тот, кто уже стяжал в себе Духа 
Святого. Тогда ничто не может поколебать его спокой-
ствия, потому что даже самые страшные и опасные диа-
вольские наваждения не способны сокрушить силу Духа 
Святого. Именно в этом смысле мы говорим о терпении 
как о добродетели. Терпение не означает покорного согла-
шательства со всяким злом и неправдой. Терпеливый 
человек – это не тот, кто плывет по течению, кто меняется 
в соответствии с требованиями окружающего мира. Этот 
человек, который сохраняет свою внутреннюю силу, свою 
автономность от зла окружающего мира только потому, 
что в его сердце присутствует отблеск Божественного 
Царства.

Терпение как добродетель возвышает нас над суетой 
мира. Терпеливый человек обретает иной угол зрения на 
все, что видит, и иную точку отсчета, иную способность 
оценивать происходящее. В каком-то смысле терпение 
всегда является мудростью, отличающей человека от тех, 
кто мудростью не обладает. И потому так понятны 
слова Спасителя, которые мы читаем в Евангелии: 
«Терпением стяжите души ваши» (см. Лк. 21, 19). 
Терпением созидается духовная сила челове-
ка. Вот почему святой преподобный Ефрем 
и упоминает терпение в своей заме-
чательной молитве, и каждый день 
не единожды в течение Великого 
поста мы просим Господа: «Дух 
же целомудрия, смиренно-
мудрия, терпения и любве 
даруй мне, рабу Твоему».  
Аминь.

О ДОБРОДЕТЕЛИ 
ТЕРПЕНИЯ

Слово после утреннего богослужения 
в четверг первой седмицы Великого поста

10 марта 2011 года, в четверг первой седмицы Великого поста, Святейший Патриарх 
Московский и всея Руси Кирилл посетил Богородице-Рождественский ставропигиальный 
женский монастырь города Москвы. После уставного богослужения в Казанском храме 

обители Святейший Владыка обратился к верующим с Первосвятительским словом.

https://pravoslavie.ru/45227.html



18 19
АКТУАЛЬНО ЛИЧНАЯ ВСТРЕЧА  

О терпении скорбей
Оптинские старцы являли собой пример того, как правильно относиться к скорбям и искушениям, которых 
было очень много в их жизни. Врагу ненавистно духовное руководство, старчество, которое обессиливает 
его козни, так же как ненавистна умносердечная непрестанная молитва, без которой нельзя стяжать даров 
духовного рассуждения и самого старчества. Поэтому так ополчается враг на старцев.

Схимонаха Феодора, учителя пре-
подобного Оптинского старца Льва, 
всю жизнь преследовала страшная кле-
вета и зависть. Такая же участь постиг-
ла и его ученика. Много лет пришлось 
им вести жизнь скитальческую, перехо-
дить из одной обители в другую, терпя 
от людской злобы, возбуждаемой вра-
гом нашего спасения. Все 12 лет старче-
ства первого Оптинского старца Льва в 
монастыре были наполнены скорбями: 
гонениями, доносами, интригами, кле-
ветой, непониманием и осуждением. 
Старца переселяли из скита в мона-
стырь, из одной кельи в другую, запре-
щали принимать страждущих, носить 
схиму, в которую он был пострижен 
келейно. Всё это преподобный Лев при-
нимал с полным благодушием и пере-
ходил на новое место с любимой ико-
ной – Владимирским образом Божией 
Матери (когда-то им благословил его 
наставника, схимонаха Феодора, ста-
рец Паисий Величковский) и пением 
«Достойно есть».

Преподобный Макарий также пре-
терпел множество скорбей. Не раз, осо-
бенно в последние годы своей жизни, 
старец выражал близким ученикам 
свою душевную скорбь о том, что не 
знает, куда бы и как уклониться от мно-
жества народа. Не раз, чувствуя край-
нее изнеможение и упадок физических 
сил, решался он прекратить вовсе умно-
жавшуюся ежегодно свою духовную 
переписку; но, по примеру своего учи-
теля, преподобного Льва, побеждаемый 
силой и горячностью любви к стражду-
щим, а более всего – по смирению, не 
посмел сам сойти с креста пастыря.

Примером терпеливого перенесения 
скорбей был и преподобный Моисей, о 
котором вспоминали следующее: «Одну 
из главнейших причин всегда мирного 
устроения отца архимандрита Моисея и 
вместе с тем одну из отличительнейших 
и замечательнейших черт его составля-
ло то, что он никогда не желал настой-
чиво, чтобы исполнялась его воля, но, 
напротив, с совершенною покорностью 
и в малом, и в великом предавался воле 
Божией. Как и что ни случись, никог-
да он ничем не возмущался. Случа-
лось, что дает он кому-либо из братии 

поручение, а по обстоятельствам оно 
исполнится не так, как он предпола-
гал. «Видно, не было на то воли Божи-
ей», – говорил он в подобных случаях 
и спокойно отказывался от прежнего 
своего предположения. “На всё потреб-
но иметь готовое терпение, – еще гово-
рил старец, – и хотеть не иначе, как 
будет, дабы не нарушалось спокойствие 
духа”. И сам среди труднейших обсто-
ятельств в исполнении этого правила 
находил себе спокойствие духа». Всё 
случавшееся с ним старец принимал 
как от Господа: скорбное – как послан-
ное для пользы душевной, утешитель-
ное – как знак Отеческого милостивого 
Промышления.

Его брат преподобный Антоний 
также терпел большие скорби. В 1836 
году у старца от утомительных трудов 
открылась тяжелая болезнь ног, кото-
рая причиняла ему жестокие страда-
ния до самой кончины. Ноги до колен 
были покрыты ранами и порой сильно 
истекали кровью. Сокровенным мона-
шеским подвигом преподобного Анто-
ния было несение через всю жизнь это-
го креста тяжелого, продолжительного 
недуга. Многие, видя всегда светлое его 
лицо и слыша его оживленную беседу, 
не понимали, какой страдалец находит-
ся перед ними.

Очень тяжело болел в конце жизни 
преподобный Иларион. В послед-
ние недели он уже не мог ложиться 
в постель, не мог сам двигаться и до 

самой кончины своей сидел в кресле. 
Скорбные страдания старец перено-
сил терпеливо: «Еще время терпит, – 
говорил он, – я еще несколько недель 
проживу в кресле; в водяной болезни 
недели по четыре сидят». Этими слова-
ми старец, как впоследствии оказалось, 
как бы предназначил время своего 
сидения с 21 августа по 18 сентября, то 
есть четыре недели и один день. Несмо-
тря на чрезмерную болезненную сла-
бость, бессонницу, постоянную одыш-
ку, переходившую по ночам в удушье, 
на чрезвычайные боли, появлявшиеся 
в последние дни от некоторых болез-
ненных припадков, старец до послед-
него утра своей жизни ни разу не оста-
вил исполнения положенных в скиту 
молитвенных правил.

Великий Оптинский старец пре-
подобный Амвросий также терпел 
тяжелые скорби. Преподобным Льву 
и Макарию, вводившим в монастыре 
традиции старчества, умной молитвы, 
пришлось столкнуться с непонима-
нием, клеветой, гонениями. У препо-
добного Амвросия не было подобных 
внешних скорбей, но, пожалуй, никто 
из Оптинских старцев не нес такого 
тяжелого креста болезни. На нем сбы-
вались слова: «Сила Божия в немощи 
совершается».    

http://glebovohram.ru/
listok/615-optinskie-starczy-o-

bolezni-2-o-terpenii-skorbej.html

Сорок молодых и сильных парней сутки 
простояли в ледяной воде

В Церкви 22 марта, в день сорока мучеников Севастийских, служится литургия преждеосвященных Даров, 
мученикам молятся об укреплении веры, терпении в испытаниях

В IV веке, в армянском городе Сева-
стии одним из военачальников был 
Агриколай, язычник. Под его началом 
была дружина из 40 храбрых воинов. 
Все они были христианами. Так вполне 
могло быть, шел 313 год – время дей-
ствия Миланского эдикта, разрешаю-
щего свободу веры.

Но ведь закон законом, а практи-
ка практикой. В СССР по Конституции 
тоже была «свобода веры».

Когда воины отказались принести 
жертву языческим богам, Агриколай 
заключил их в темницу. Воины вместе 
молились и однажды ночью услышали: 
«Претерпевший до конца, тот спасен 
будет».

На следующее утро воинов вновь 
привели к Агриколаю. На этот раз 
командир пустил в ход лесть. Он стал 
восхвалять их мужество, молодость и 
силу и снова предложил им отречься от 
Христа и так заслужить расположение 
самого императора.

Снова услышав отказ, Агриколай 
велел заковать воинов. Однако старший 
из них, Кирион, сказал: «Император не 
давал тебе права налагать на нас око-
вы». Агриколай смутился и приказал 
отвести воинов в темницу без оков.

Кирион был прав: Миланский эдикт 
всем христианам империи давал свобо-
ду вероисповедания. Но соправитель 
императора Константина, Ликиний, 
был убежденным язычником и в своей 
части империи решил искоренить хри-
стианство: Ликиний готовился к вой-
не против Константина и, боясь изме-
ны, решил очистить от христиан свое 
войско.

Через семь дней в Севастию прибыл 
сановник Лисий и устроил суд над вои-
нами. Святые твердо отвечали: «Возь-
ми не только наше воинское звание, 
но и жизни наши, для нас нет ничего 
дороже Христа Бога».

Тогда Лисий велел побить святых 
мучеников камнями. Но камни летели 
мимо цели; камень, брошенный Лиси-
ем, попал в лицо Агриколаю.

Мучители догадались, что воинов 
ограждает какая-то невидимая сила. В 
темнице воины провели ночь в молит-
ве и снова услышали утешающий их 
голос Господа: «Верующий в Меня, 

если и умрет, оживет. Дерзайте и не 
страшитесь, ибо восприимете венцы 
нетленные».

На следующий день суд перед мучи-
телем и допрос повторился, воины же 
остались непреклонны.

Стояла зима, мороз. Святых воинов 
раздели, повели к озеру и поставили 
под стражей на льду на всю ночь. Что-
бы сломить волю мучеников, неподале-
ку на берегу растопили баню.

В первом часу ночи, когда холод 
стал нестерпимым, один из воинов не 
выдержал и бросился бегом к бане, 
но едва он переступил порог, как упал 
замертво.

В третьем часу ночи Господь послал 
отраду мученикам: неожиданно стало 
светло, лед растаял, и вода в озере ста-
ла теплой.

Все стражники спали, бодрствовал 
только один по имени Аглаий. Взгля-
нув на озеро, он увидел, что над голо-
вой каждого мученика появился свет-
лый венец. Аглаий насчитал 39 венцов 
и понял, что бежавший воин лишился 
своего венца. Тогда Аглаий разбудил 
остальных стражников, сбросил с себя 
одежду и сказал им: «И я – христиа-
нин!» – и присоединился к мученикам.

Стоя в воде, он молился: «Господи 
Боже, я верую в Тебя, в Которого эти 
воины веруют. Присоедини и меня к 
ним, да сподоблюсь пострадать с Твои-
ми рабами».

Наутро истязатели с удивлением 

увидели, что мученики живы, а их 
стражник Аглаий стал как один из них. 
Тогда воинов вывели из воды и переби-
ли им голени.

Во время этой мучительной казни 
мать самого юного из воинов, Мели-
тона, убеждала сына не страшиться и 
претерпеть все до конца. Тела мучени-
ков положили на колесницы и повезли 
на сожжение.

Юный Мелитон еще дышал, и его 
оставили лежать на земле. Тогда мать 
подняла сына и на своих плечах понес-
ла его вслед за колесницей. Когда 
Мелитон испустил последний вздох, 
мать положила его на колесницу рядом 
с телами его святых сподвижников. 
Тела святых были сожжены на костре, 
а обуглившиеся кости брошены в воду, 
чтобы христиане не собрали их.

Спустя три дня мученики явились 
во сне блаженному Петру, епископу 
Севастийскому, и повелели ему пре-
дать погребению их останки. Епископ с 
несколькими клириками ночью собрал 
останки славных мучеников и с честью 
похоронил их.

В Церкви в день мучеников служит-
ся литургия Преждеосвященных даров, 
им молятся, прося об укреплении веры, 
терпения в трудных обстоятельствах и 
напастях.

https://www.miloserdie.ru/article/
sorok-molodyh-i-silnyh-parnej-sutki-

proderzhali-v-ledyanoj-vode/

Сорок мучеников Севастийских. Фреска монастыря Дионисиат, Афон, 1547 г.



20 21
СВЯТЫНИ КРАСНОЯРСКОГО КРАЯ ИСТОРИЯ ПРАЗДНИКА 

Прощеное воскресенье можно назвать венцом подготовительного периода перед Великим 

постом. В этот день в православных храмах совершается вечерня с особым чином прощения. 

Христиане примиряются друг с другом, чтобы с чистым сердцем, не отягощенным обидой и 

злобой на ближнего, начать поститься «постом приятным, благоугодным Господу», как сказано в 

одной из стихир (богослужебных песнопений), которая поется на первой великопостной неделе.

Изначальный смысл Прощеного воскресенья,  
о котором многие зря забывают

В нашем восприятии Прощеного вос-
кресенья есть одна опасность – его фор-
мализация. Обычай просить прощения 
перед началом поста стал настолько 
привычным, что мы порой не осмысли-
ваем происходящее, заученно отвечая 
на просьбу человека о прощении: «Бог 
простит, я прощаю. Прости и ты меня» 
– и думая о том, что до наступления 
следующего дня надо бы успеть еще 
хорошенько заговеться блинами.

На самом же деле чин прощения 
тесно связан с памятью о смерти. Он 
имеет древнее происхождение и воз-
ник в среде египетских монахов. Вели-
ким постом, для того чтобы усилить 
молитвенный подвиг и в тишине и  

сосредоточенности на Боге подгото-
виться к встрече Пасхи, они удалялись 
из монастыря в пустыню, скрывались 
в пещерах и там в уединении прово- 
дили весь пост.

Пустыня – опасная среда. Монахи 
могли стать жертвой хищных зверей 
или ядовитых тварей, заболеть, встре-
титься с разбойниками и погибнуть. 
Перед исходом они собирались на 
совместное богослужение, после кото-
рого просили друг у друга прощения. 
Это прощение перед расставанием 
было для них и своего рода прощанием 
с братией. Монахи очень хорошо пони-
мали, что этот Великий пост может 
стать для них последним, и просили 

прощения, чтобы – если так случится – 
с мирным и легким сердцем предстать 
перед Богом. Постепенно из монаше-
ской среды этот обычай распростра-
нился на всю Церковь и утратил свой 
изначальный смысл.

События последнего года, когда при-
вычный жизненный уклад пошатнул-
ся, а мир, еще вчера казавшийся таким 
симпатичным и стабильным, вдруг 
погрузился в растерянность и тревогу, 
показали, что изначальный смысл Про-
щеного воскресенья забывается зря. 
Человек смертен. И это было бы полбе-
ды. Как точно подметил известный пер-
сонаж Булгакова, он иногда «внезапно 
смертен». И Прощеное воскресенье, 
особенно в настоящее время – на фоне 
происходящего вокруг, напоминает нам 
об этом. Напоминает, что обида, злость 
и, как следствие, отсутствие душевного 
мира может сильно осложнить наше 
существование в вечности, в которую 
каждый из нас может перейти внезапно 
и в которой уже ничего нельзя испра-
вить. Что для освобождения души от 
этого греховного груза нужно научить-
ся прощать тех, кто тебя обидел, задел, 
оскорбил. А для того, чтобы научиться, 
поступать так не раз в году, в Прощеное 
воскресенье. Последнее лишь призва-
но помочь нам осознать очень важную 
вещь: прощать своих обидчиков нуж-
но каждый день. Прощать независимо 
от количества и тяжести нанесенных 
обид, прощать, не считая. Это запове-
дал нам Сам Господь, отвечая на вопрос 
апостола Петра: Тогда Петр приступил 
к Нему и сказал: Господи! Сколько 
раз прощать брату моему, согрешаю-
щему против меня? До семи ли раз? 
Иисус говорит ему: не говорю тебе: до 
семи, но до седмижды семидесяти раз 
(Мф 18:21-22).

https://foma.ru/iznachalnyj-smysl-
proshhenogo-voskresenja-o-kotorom-

mnogie-zrja-zabyvajut.html

Фото из архива

Путешествие в Шилу
Всего в 60 километрах от Красноярска находится село Шила. Это тихое и уютное местечко может стать 
отличным местом для отдыха души и тела.

Село Шила, до революции носившее 
название Шилинская, является адми-
нистративным центром Шилинского 
сельсовета, входящего в состав Сухобу-
зимского района. Первое упоминание 
о деревне Шилинской датируется 1747 
годом, когда она была основана ямщи-
ками Темными и Черными на берегу 
небольшой речки, давшей ей имя.

Одной из главных достопримеча-
тельностей села является храм Покрова 
Божией Матери. Построенный в 1836 
году, он пережил нелегкую судьбу: был 
разрушен в 1950-х годах, но благодаря 
стараниям местных жителей и нерав-
нодушных людей в 2009 году храм был 
восстановлен. Сейчас он вновь открыт 
для верующих и всех желающих прикос-
нуться к духовному наследию этих мест.

Если вы планируете посетить село 
Шила в воскресенье, непременно зай-
дите на службу, которая начинается в 
08:00 утра. Здесь вы сможете ощутить 
всю глубину православной веры, при-
соединиться к общей молитве и найти 
душевное спокойствие. Внутри храма 
вас ждет удивительное зрелище: свет-
лые стены, деревянные иконы ручной 
работы, красивый иконостас в светлых 
тонах, печка-голландка, создающая 
особую атмосферу уюта и тепла. Отсут-
ствие излишнего золота и пышности 
подчеркивает естественную красоту и 
гармонию пространства.

Наталья Шараванская, руководи-
тель паломнического центра Введен-
ского храма Сосновоборска, рассказала 
о гостеприимстве местного священника 
отца Василия Соколова.

«После службы стоит заглянуть 
в трапезную при храме, где можно 
отдохнуть, перекусить и, возмож-
но, пообщаться с настоятелем церк-
ви, отцом Василием Соколовым. Его 
мудрость и искренность никого не 
оставят равнодушным. В Покровском 
храме вас точно встретят госте-
приимно, будто только вас и ждали.  
В разговорах с матушкой и батюш-
кой, помню, мы провели не один час. 
Так что, если вы ищете способ про-
вести воскресенье с пользой для души 
и тела, отправляйтесь в село Шила. 
Это место откроет перед вами стра-
ницы истории, наполнит ваше сердце 
теплом и вдохновением». 



22 23
ПРАВОСЛАВНОЕ ВОСПИТАНИЕ  ПРАВОСЛАВНОЕ ВОСПИТАНИЕ  

Как научить ребенка прощать
В современной культуре учить детей прощать обидчиков не особенно принято – наоборот, принято учить их 
«постоять за себя». Но стремление отвечать силой на силу приводит к эскалации конфликта, а непрощение 
оказывается мучительным для обоих – и не простившего, и непрощенного. Можно ли научить детей не 
мстить, не вынашивать обид, а прощать?

Кажется, в окружающем мире мож-
но увидеть не так уж много примеров 
прощения; куда больше — драк, мести, 
конфликтов, войн. Прощение и отказ 
от расправы расцениваются чаще как 
свидетельство слабости, уязвимости, 
неумения защитить себя, своих близких 
и свои ценности. Родители прямо учат 
непрощению: тебя обидят — а ты дай в 
глаз! А когда обидели их ребенка, бро-
саются мстить чужому: а что, я его рас-
целовать должен? Откуда ребенку нау-
читься «оставлять должником нашим»? 
Где увидеть живой пример?

Ты же старше, уступи!

Пример родители должны пода-
вать ребенку сами. «Задача родителя 
– помочь ребенку получить внутренний 
опыт прощения, — говорит Глеб Сло-
бин, заместитель генерального дирек-
тора православной Семейной психоло-
гической консультации «Семейное бла-
го». — Если ребенок хотя бы раз в жиз-
ни пережил такой опыт, то это значит 
для него гораздо больше, чем любые 
назидания. Идеально, если родители 
сами просят прощения друг у друга, – 
хотя бы раз в год, в Прощеное воскресе-
нье. И если родитель однажды скажет 
своему ребенку: прости, я был неправ, 
– то этот опыт прощения запомнится 
на всю жизнь и будет жить в сердце 
ребенка».

Популярный метод «отомстить», 
«наказать» и «дать сдачи» работает 
очень плохо, когда обиженный и обид-
чик – братья или сестры. Чтобы обыч-
ные братско-сестринские конфликты 
не превратились в братоубийственные 
войны, детей дома обязательно нужно 
учить мириться, терпеть и прощать.

Не стоит читать детям нотации 
о том, как правильно себя вести, что 
они на самом деле должны чувствовать, 
как должны правильно думать: злиться 
нельзя, ты умнее и должен простить. 
Психолог Анна Морозова предупреж-
дает: «В домашних войнах родители 
обычно взывают к возрасту: ты же стар-
ше, уступи. Это не работает: у старших 
и младших заведомо неравное положе-
ние, младшим позволяется больше, и 

старшие справедливо обижаются. Не 
работает это и с близнецами, и тогда, 
когда один из детей настолько затюкан 
окружающими, что отыгрывается на 
брате или сестре, вымещая на нем свои 
обиды».

Когда один ребенок успешен, а дру-
гой не очень, один хорошо учится и 
покладист, а другой ершист и плохо 
читает, окружающие непременно их 
сравнивают. И тут очень важно, чтобы 
дети научились себя принимать. Если 
ребенок считает себя ничтожеством, 
неудачником, у которого ничего не 
получается, он может постоянно шпы-
нять более успешного брата или сестру, 
восстанавливая таким образом миро-
вую справедливость.

«Не сравнивать детей, не оце-
нивать, — напоминает Анна Моро-
зова. — Если человек уверен в себе, 
он достигнет всего, что наметил сам, 
дойдет до собственной вершины. Надо 
напоминать: брат может то, а ты зато 
можешь вот это, оба умницы. Мудрость 
родителей – не давать ребенку скатить-
ся к жесткой самооценке, высветить его 
достоинства. Иначе так и будет кипеть 
обида и злоба на успешных, удачливых. 
Надо растить ребенка с внутренним 
солнышком, растить безоценочно – тог-
да будет на порядок меньше проблем. 
И непременно вмешиваться, не упуская 
точку невозврата, на той стадии, ког-
да дети сами не могут разрешить кон-
фликт и теряется сама возможность его 
конструктивного разрешения. Когда 
зашкаливают ярость и злоба, не стоит 
рассчитывать, что дети прислушаются к 
словам «вы друг другу самые родные», 
или «уступи, ты старше и умнее», или 
«прости, нельзя не прощать». Надо их 
растащить по разным комнатам, дать 
остыть до состояния, когда они смогут 
вести беседу. Но, конечно, не бежать 
сразу разрешать любой конфликт – 
иначе дети будут несамостоятельны-
ми, начнут провоцировать ссоры, что-
бы завладеть вниманием родителей. 
Надо вмешиваться, когда дети впадают 
в неконструктивный раж. Помнить о 
том, что не у всех детей есть стихийное 
чувство здравого смысла: когда эмоции 
зашкаливают, некоторые могут нанести 
друг другу серьезные травмы».

Своя правда

Одни родители принципиально отка-
зываются от любых разбирательств, 
чтобы не поощрять ябедничество, дру-
гие ищут, кто прав, кто виноват. Обе 
позиции не приносят большой пользы. 
«Единственное, что имеет смысл, 
— это поиск внутренней логики 
поступков, — говорит Анна Морозова. 
— У каждой стороны в конфликте есть 
свои интересы, своя внутренняя логика, 
и эту внутреннюю логику надо выта-
щить на поверхность. Когда видно, что 
у противника есть какая-то своя правда, 
его легче понять, – а тогда, может быть, 
и простить».

Но для этого надо разговаривать 
и слушать, а не судить и пропове-
довать. Анна Морозова вспоминает: 
«Когда я жаловалась маме на учитель-
ницу, она мне говорила: «Как тебе не 
стыдно, ведь у нее высшее образова-
ние!» Конечно, тут гораздо уместнее 
были бы разговоры о том, что взрослые 
тоже люди, что они могут ошибаться, 
что у них может быть плохое настро-
ение, что они могли с кем-то поссо-
риться или плохо себя чувствовать, – 
словом, надо помочь ребенку понять 
взрослого, не осуждать его, показать 
ему, что взрослый тоже имеет право на 
слабости, а мир не очень справедливо 
устроен, – и тогда, как ни странно, у 
ребенка не будет того острого чувства 
несправедливости, которое возникает, 
когда ему запрещают высказывать свои 
обиды, пусть и в некорректной форме».

Показать, что оппонент тоже 
человек, что у него есть какая-то 
своя правда, – это как раз путь к про-
щению: понять другого – это уже поло-
вина дела. А вот призывать «ты боль-
шой, уступи» – как раз бессмысленно. 
Ребенок-то не чувствует, что он боль-
шой, он чувствует, что его безнаказанно 
обижают и никто не хочет помочь.

А помочь ему вполне возможно. И 
первое, что здесь нужно делать, – это 
называть чувства, которые ребе-
нок испытывает, на максималь-
но доступном ему языке – иначе 
он будет мучиться от того, что чувства, 
которые его раздирают, не находят 
никакого выхода. «Родителю необходи-

мо понять: что за чувства сейчас владе-
ют ребенком? — говорит Глеб Слобин. 
— И сказать о них в разговоре. Когда 
они названы, ребенок чувствует, что его 
понимают, он начинает успокаиваться, 
– и с нашей помощью может сам подой-
ти к решению простить обидчика. Мои 
старшие дети говорили мне: «Когда 
прощаешь – становится легче жить». 
Когда-то мы с ними об этом говорили, 
обсуждали различные точки зрения на 
прощение, их личный опыт, а потом 
прощение стало их собственной вну-
тренней потребностью».

«Рефлексия, способ размышления 
о своем поведении, обычно формиру-
ется у человека к подростковому воз-
расту, — рассказывает Анна Морозова. 
— У ребенка в 7-8 лет ее просто нет, он 
не задумывается: кто я, о чем я думаю, 
что чувствую. Взрослый должен ему 
помочь, запустить эту рефлексию. Даже 
не каждый взрослый умеет рефлекси-
ровать, обладает умением размышлять 
над собой, разбираться в себе. Но если 
с детьми говорить о чувствах, они 
этому научатся. А вот если позво-
лить эмоциям бушевать, ребенок так и 
вырастет самодуром. Когда его захле-
стывают эмоции, – кто не спрятался, я 
не виноват. Лучше спокойно прогово-
рить, что ты чувствуешь, с понимающей 
мамой, чем бросаться на людей с топо-
ром. «Я вижу, что ты вышел из себя, у 

тебя плохое настроение, сам справишь-
ся или хочешь поговорить?» Научить 
ребенка спокойно говорить о чувствах 
– это единственный механизм выхода 
из клинча».

А если ребенок еще маленький и не 
то что о чувствах, а вообще не очень 
умеет говорить? В таком случае, объ-
ясняет Глеб Слобин, очень поле-
зен опыт обучения прощению и 
примирению на уровне способов 
поведения: подвести одного малы-
ша к другому, «озвучить» его просьбу 
отдать обратно отобранную игрушку, 
организовать совместную игру… Дети 
на поведенческом уровне постепенно 
усваивают иное отношение к происхо-
дящему и со временем начинают пони-
мать, что не обязательно реагировать 
резко: бросаться песком в песочнице, 
бить по голове лопаткой… Если обиде-
ли – скажи о своем несогласии, прости 
обидчика и предложи поиграть вместе 
или разделить игрушки по справедли-
вости. У малышей переживания еще не 
очень стойкие, они быстрее поддаются 
влиянию, быстрее учатся прощать, чем 
старшие.

Не прощу, и не проси

А если один участник ссоры готов 
мириться и просить прощения, а другой 
наотрез отказывается прощать? Очень 
важно понять, что стоит за его непро-
щением: поза, желание поглумиться 
над другим? Или, может быть, еще 
слишком свежа рана, слишком сильно 
болит, слишком тяжело пока простить?

Глеб Слобин предостерегает против 
поспешных суждений: «Взрослым не 
стоит усматривать в том, что ребенок 
не может простить, только его «укоре-
ненность в пороке и эгоизм», «может, 
но не хочет!». Надо уметь увидеть и 
неумение справиться с тягостны-
ми переживаниями: болью, обидой, 
гневом, унижением и так далее. Когда 
ребенок чувствует себя слабым, уни-
женным, обиженным – он и не видит 
внутренних ресурсов, чтобы простить, 
– его не нужно в этот момент стыдить 
«Ты бессовестный!», не надо требовать 
«Ты должен простить». Мы, взрослые, 
обычно проходим мимо того факта, что 
ребенок переживает не злорадство, а 
субъективно воспринимает ситуацию 
как тупик, загнанность в угол. Он – 
маленький, обиженный, несчастный, у 
него нет еще умения правильно реаги-
ровать на придирки, обиды, тягостные 
переживания копятся внутри и завладе-
вают им… В этот момент ребенок дей-

ствительно не может простить, потому 
что не он управляет своими чувствами, 
а они управляют им. «Я чувствую себя 
гадким утенком, — сказала мне на кон-
сультации одна девочка-подросток. — 
Когда смотрю на своих одноклассни-
ков, то просто ненавижу их. И сама не 
рада этому чувству». А ей говорят: «А 
ты прости!» Но она вряд ли сможет так 
прямолинейно это сделать, хотя девоч-
ка верующая и воцерковленная: слиш-
ком давно копятся эти переживания, и 
она не умеет пока с ними справляться. 
И в результате: «Ненавидишь их? Пло-
хо, надо простить!», а раз не можешь 
простить – так выходит, ты плохая хри-
стианка, то есть она и для Церкви ока-
зывается плоха. Тупик. И что девочке 
делать?»

Бывают дети, которым трудно пере-
ключаться. Они медленно остывают, 
им нужно дополнительное время после 
ссоры для того, чтобы прийти в себя. 
«Такому ребенку надо дать остыть, 
побыть в одиночестве, — говорит Анна 
Морозова. — Не стыдить: может быть, 
ему нужно больше времени, чтобы 
успокоиться, он сам придет, когда 
справится с собой. А вот если ребенок 
демонстративно обижается — надо смо-
треть, какие выгоды дает ему позиция 
обиженного, почему он находит радость 
именно в этом – и этих выгод ему  
не давать».

Если ребенок не может простить 
другого, потому что у него нет вну-
тренних ресурсов для этого, нет ощу-
щения своей силы – надо помочь ему 
принять себя, осознать: со мной все 
в порядке, я хороший, я имею право 
жить. «Часто конфликтным оказыва-
ется ребенок, который ощущает себя 
последним человеком на земле, самым 
плохим, самым недостойным. Он нахо-
дится в состоянии постоянной обороны 
и непрестанно ожидает удара с любой 
стороны, — рассказывает Анна Моро-
зова. — Тут важна и позиция семьи: 
если в ней ведется много осуждающих 
разговоров: тот неправ, этот нехорош, 
правительство плохое, кругом граби-
тели, в магазине обсчитали, – то ребе-
нок тоже будет уверен, что вокруг него 
одни гады, негодяи и мерзавцы. А если 
дома не привыкли осуждать других, то 
и ребенку не придет в голову постоянно 
ожидать от окружающих какой-нибудь 
подлости, жить в ожидании удара. Важ-
но, чтобы родители не задавали прово-
кационных вопросов: кто в классе луч-
ше всех учится, кто самый послушный, 
кто самый драчливый, – не создавали 
у ребенка ощущения неравенства: одни 
лучше, другие хуже...»

Фото из архива



24 25
ПРАВОСЛАВНОЕ ВОСПИТАНИЕ  ЛИТЕРАТУРНАЯ СТРАНИЧКА  

Вероломство и предательство

Иногда раны, нанесенные сверстни-
ками, оказываются слишком глубоки. 
Дети только начинают свою жизнь в 
обществе, только учатся, осваивают его 
законы, – и сталкиваются с веролом-
ством и предательством. Лучшая под-
руга разболтала тайну девочки всему 
классу, и теперь над слишком довер-
чивым ребенком все смеются. Лучший 
друг, с которым мальчик вместе вырос, 
давно и сильно завидовал достатку и 
благополучию семьи друга, терзался 
ощущением социального неравенства — 
и, улучив момент, вынес из дома друга 
ценные вещи. Это – тяжелый удар для 
ребенка; он может вообще не желать 
слушать о прощении. И тем не менее 
разговаривать с ним об этом надо, пото-
му что ненависть обременяет душу.

«Надо разговаривать, — настаивает 
Анна Морозова. — Надо искать вну-
треннюю логику в поступках другого 
человека, видеть их внутренние при-
чины. Проговорить их, показать чужую 
субъективную правоту, спросить себя: 
заслуживает ли эта логика понимания 
и прощения? Может быть, и не заслу-
живает. Прощать или не прощать – это 
внутреннее дело самого ребенка, он 
имеет право выбора. Иногда для того, 
чтобы простить, нужно время: месяц, 
два, – чтобы пережить самую острую 
боль, отвлечься от нее, отойти на без-
опасную временную дистанцию. Как 
у Нагибина в рассказе «Мой первый 
друг, мой друг бесценный»: там оби-
женный и преданный друг целый год 
не подпускал к себе главного героя, а 
потом острота переживания исчезла 
сама собой. Нужно помнить, что покой 
и время лечат раны, и не настаивать, 
чтобы ребенок скорей-скорей забыл и 
простил».

«Нам, взрослым, когда мы сталкива-
емся с детской болью от предательства, 
хочется поскорее «закрыть вопрос», — 
говорит Глеб Слобин. — Мы хотим, что-
бы ребенок поскорее забыл свою обиду, 
и склонны недооценивать ее глубину 
и масштаб. По сути, происходит стол-
кновение человека еще беззащитного, 
часто идеалистически настроенного, со 
Злом. Ребенок переживает настоящий 
мировоззренческий кризис: его пред-
ставления о мире пошатнулись, ему 
надо перестроить часть своего миро-
воззрения после того, что произошло. 
Взрослому надо это принять всерьез 
и помочь ребенку пережить эту ситуа-
цию, а не обесценивать ее, не упрощать, 
не торопить: ерунда, мол, подумаешь, 
ну сделал он/она тебе гадость, ну не 

общайся с ним/с ней больше, да и все. 
Главное-то тут не «скорость забыва-
ния», а глубина проживания события. 
Можно обсудить с ребенком, что 
именно мы понимаем под словом 
«прощение»: полностью восстановить 
отношения такими, какими они были – 
или только не держать зла на челове-
ка, но отношений не восстанавливать? 
Никто не обязан продолжать общаться 
с человеком, который этого общения не 
ценит. Но для того чтобы ребенку само-
му стало легче, надо помочь ему отде-
лить свои чувства (обиду, боль, злость 
и желание мести) – и научить его про-
щать – от отношений с другом или под-
ругой, которые можно возобновлять 
или же не возобновлять. Ребенок может 
впервые задаться вопросами, как даль-
ше дружить, чему верить, как преодо-
леть страх нового предательства и тому 
подобное. Кстати, найти ответы на эти 
вопросы родителям могут помочь их 
собственные воспоминания о себе в 
детском или подростковом возрасте. Но 
разговор должен быть прямым и чест-
ным, без назидательности или сюсюка-
нья. Можно привести пример из своей 
взрослой жизни (только не образцо-
во-показательный пример!), рассказать 
о своих переживаниях, сомнениях и 
колебаниях, ошибочных решениях. Это 
может здорово помочь ребенку вырабо-
тать свою собственную стратегию пове-
дения на будущее».

Ребенок, которого оскорбили, унизи-
ли, предали, чувствует свое бессилие и 
беспомощность. Он находится в пассив-
ной роли, чувствует себя заложником, 
жертвой, объектом манипуляций. Для 
того, чтобы ему помочь, нужно вывести 
его из роли жертвы, вернуть ему актив-
ную позицию, показать, что он сам 
может что-то сделать, от него самого 
что-то зависит.

«Важно разделить с ребенком боль 
переживаний, осознать их глубину, 
но не торопиться гладить по шерстке 
и облегчать состояние, — рекоменду-
ет Глеб Слобин. — Можно спросить: а 
к какому решению ты склоняешься? 
Что ты себе наметил? Ребенок может 
ответить «не буду его замечать» или 
наоборот: «ка-а-ак дам ему в ответ!» Не 
стоит стремиться сразу возражать или 
отговаривать – лучше спросить: хоро-
шо, вот ты ударил, а что будет дальше? 
А потом? А еще потом? Если ребенок 
высказывает не очень конструктивные 
мысли, можно их с помощью вопросов 
довести до очевидного абсурда, тупика. 
Пусть ребенок сам придумывает спосо-
бы выхода из трудной ситуации, а роди-
тели могут дать ему возможность «осу-

ществить» свои планы на словах: уви-
деть результат, понять, что он некон-
структивный, найти новый вариант 
действий. Если родители верующие, 
можно приводить примеры из Священ-
ного Писания. Можно спросить: «Как 
ты думаешь, что нужно делать, чтобы 
сохранить в такой ситуации человече-
ское достоинство? Вот представь, что 
ты – это твой одноклассник, и ты смо-
тришь на ситуацию со стороны. Утро, в 
класс пришел человек, которого вчера 
унизили: как он должен себя повести, 
чтобы тебе стало понятно, что он не 
утратил уважения к себе? Он ведь не 
будет кидаться стульями, плеваться, 
грозить выкинуть из окна, правда?» 
Обсуждение такой ситуации может дать 
ребенку конкретные образцы как внеш-
него поведения, так и соответствующе-
го внутреннего состояния».

Такие обсуждения снимают ощуще-
ние  эмоционального тупика, позволя-
ют увидеть выход из трудной ситуации 
и снижают ощущение боли. Бывает, 
детям надо отсидеться дома, особенно 
детям ранимым, они неделями могут не 
ходить в школу. «Иногда бывает нужно 
сначала изъять ребенка из травмирую-
щей обстановки – особенно в ситуации 
коллективной травли, — напоминает 
Анна Морозова. — Если ребенок меч-
тает сбросить на школу бомбу и пере-
бить всех одноклассников, – ему надо 
менять среду. Не исключено, что пона-
добится помощь специалиста».

Бывает нужна помощь грамотного 
психолога или внимательного священ-
ника. Если ребенок остается в прежней 
школе и классе, обязательно надо рас-
спросить ребенка про течения и груп-
пировки в классе, составить собствен-
ные представления о происходящем 
там, поговорить с классным руководи-
телем, чтобы учитель знал о ситуации 
и мог на нее повлиять. От позиции 
родителя очень много зависит. Роди-
тели, увы, часто не могут помочь: они 
эмоционально включаются, начинают 
переживать за ребенка и ненавидеть 
его обидчиков – вот как если бы врач 
сел рядом с больным, изнемогающим 
от боли, и начал плакать. «Нужна опре-
деленная дистанция между ребенком и 
родителем, — говорит Глеб Слобин. — 
Но определяется она не равнодушием 
родителя, а его верой в своего ребенка, 
в его силы. «Сможешь сам или нужна 
помощь? Если можешь сам – делай; 
если не можешь – я помогу»».

https://foma.ru/ 
neprostoe-proshhenie-ili-kak-

nauchit-rebenka-proshhat.html

Алек­сандр Пуш­кин
Отцы пустынники и жены непорочны,

Чтоб сердцем возлетать во области заочны,
Чтоб укреплять его средь дольних бурь и битв,

Сложили множество Божественных молитв;
Но ни одна из них меня не умиляет,

Как та, которую священник повторяет
Во дни печальные Великого поста;
Все чаще мне она приходит на уста

И падшего крепит неведомою силой:
Владыко дней моих! дух праздности унылой,

Любоначалия, змеи сокрытой сей,
И празднословия не дай душе моей.

Но дай мне зреть мои, о Боже, прегрешенья,
Да брат мой от меня не примет осужденья,

И дух смирения, терпения, любви
И целомудрия мне в сердце оживи.

Стихи о Великом Посте
Иван Бу­нин

В Геф­си­ман­ском са­ду
…И в этот час, гласит преданье,

Когда, сомнением томим,
Изнемогал он от страданья.

Все преклонилось перед ним.
Затихла ночь и благоговенье,
И слышал он: «Моих ветвей

Колючий терн – венцом мученья
Возложат на главе твоей;
Но терн короною зеленой

Чело святое обовьет –
В мир под страдальческой короной,
Как царь царей, Господь войдет!»

И кипарис, над ним шумящий,
Кому шептал во тьме ночной:

«Благослови Господь скорбящий, –
Велик и славен подвиг твой!

Я вознесу над всей вселенной
Мой тяжкий крест, и на кресте

Весь мир узрит тебя, смиренный,
В неизреченной красоте!»

Но снова он в тоске склонялся,
Но снова он скорбел душой –

И ветер ласковой струей
Его чела в тиши касался:

«О, подними свой грустный взор!
В час скорби, в темный час страданья

Прохлады свежее дыханье
Я принесу с долин и гор,

И нежной лаской аромата
Твои мученья облегчу,
И от востока до заката
Твои глаголы возвещу!»

Мак­си­мили­ан Во­лошин
Вос­кре­шение Ла­заря

О Царь и Бог мой! Слово силы
Во время оно Ты сказал, –

И сокрушен был плен могилы,
И Лазарь ожил и восстал.

Молю, да слово силы грянет,
Да скажешь «встань!» душе моей, –

И мертвая из гроба встанет,
И выйдет в свет Твоих лучей.

И оживет, и величавый
Ее хвалы раздастся глас

Тебе – сиянью Отчей славы,
Тебе – умершему за нас!

Иван Бу­нин
И цветы, и шмели, и трава, и колосья,

И лазурь, и полуденный зной…
Срок настанет – Господь сына блудного спросит:

«Был ли счастлив ты в жизни земной?»

И забуду я все – вспомню только вот эти
Полевые пути меж колосьев и трав –

И от сладостных слез не успею ответить,
К милосердным коленам припав.

Алек­сей Жем­чужни­ков
У все­нощ­ной ­

на Страс­тной не­деле
На улице шумной – вечерняя служба во храме.

Вхожу в этот тихий, манящий к раздумью приют,
Лампады и свечи мерцают в седом фимиаме,
И певчие в сумраке грустным напевом поют:

«Чертог Твой я вижу в лучах красоты и сиянья,
Одежды же нет у меня, чтобы в оный войти…

Убогое, темное грешной души одеянье,
О Ты, Светодатель, молюсь я Тебе: просвети!» https://foma.ru/stihotvoreniya-o-velikom-poste.html



26 27
ВОПРОС – ОТВЕТ ВОПРОС – ОТВЕТ

«Я работаю в часовне преподобного Агапита, и к нам часто люди заходят впервые в своей жизни, 
делают в прямом смысле первые шаги в храме. При этом они не знают элементарных правил 
поведения: к какой иконе лучше подойти вначале, как правильно совершать крестное знамение и 
многое другое. Расскажите, пожалуйста об этом на страницах журнала».

МОЖНО ЛИ ПРИНИМАТЬ 
ПИЩУ В УТРЕННИЕ ЧАСЫ 
ПЕРЕД ПОСЕЩЕНИЕМ ХРАМА
По церковному Уставу делать это 

не положено. Тот, кто не причащался, 
вкушает по окончании богослужения 
антидор или просфору, которые прини-
мают натощак. Но Устав рассчитан на 
физически здоровых людей. Для детей 
и людей, страдающих физическими 
недугами, возможны послабления, им 
разрешается принимать пищу и перед 
посещением храма.

ЧТО НАДО ДЕЛАТЬ 
ПЕРЕД ВХОДОМ В ХРАМ
Перед входом в храм надо трижды 

перекреститься, после каждого крест-
ного знамения сделать поясной поклон. 
Перед входом в храм мужчины снима-
ют головные уборы.

КАК ВЕСТИ СЕБЯ В ХРАМЕ
Приходить в храм хорошо за 10–15 

минут до начала богослужения. За это 
время можно подать записки, поставить 
свечи, приложиться к иконам. После 
этого встать на свободное место. По 
традиции во время богослужения муж-
чины молятся в правой части храма, а 
женщины – в левой. Если свободного 
места достаточно, не следует занимать 
главного прохода от входных дверей к 
Царским Вратам. В Церкви существует 
традиция, что во время помазания еле-
ем, Причащения или прикладывания к 
кресту мужчины подходят первыми, а 
женщины после них.

Не следует ходить по храму во время 
богослужения, вести разговоры. 

Православный христианин всегда 
должен носить на себе нательный крест 
(включая младенцев).

КАК СТАВИТЬ СВЕЧИ
Стараемся ставить свечи до начала 

богослужения. Если вы пришли после 
начала богослужения – не ходите по 
храму, отложите это на конец службы. 
Тем более не просите впереди стоящих 
передавать свечи к иконам – это отвле-
кает людей от молитвы. 

Нет специального правила, кому и 
сколько свечей ставить. Можно сначала 
поставить свечу на подсвечник в цен-
тре храма, где на аналое обычно лежит 
икона праздника или храмовая икона, 

грехах – исповеди и разрешительной 
молитвы священника (детям до 7-ми 
лет исповедь не требуется). Готовящие-
ся к причащению должны быть накану-
не за вечерним Богослужением, ничего 
не есть и не пить, начиная с 12-ти часов 
ночи. Исповедь должна совершаться 
после вечернего Богослужения накану-
не или утром до начала Божественной 
Литургии.

Перед причащением руки сложи 
крестообразно на груди (правая свер-
ху), с верой и любовию ко Христу при-
частись Его Святых Тела и Крови, поце-
луй низ чаши, но не крестясь, чтобы 
случайно не толкнуть ее, и отойди к 
столику запить Причастие теплотой. 
После Причащения выслушай или про-
читай сам (дома) благодарственные 
молитвы.

ВЫХОДЯ ИЗ ХРАМА…
По окончании Литургии подойди и 

приложись к кресту, который дает веру-
ющим священник из алтаря. Если нуж-
но уйти раньше, например, с малень-
кими детьми, то можно приложится к 
большому распятию.

Выходя из храма, сотвори три пояс-
ных поклона с крестным знамением.

https://korenevo.org/pravoslavnyj-etiket/
https://pravobraz.

ru/1-o-poseshhenii-xrama/
https://foma.ru/kak-shodit-

v-hram-v-pervyj-raz.html
https://m.gorod.cn.ua/news_41112.html

Дорогие читатели!
Вы, наверное, уже заметили, что после длительного перерыва наш журнал возобновил рубрику 
«Вопрос-ответ», в которую наши прихожане задают свои вопросы, ну а мы с Божией помощью 
пытаемся найти на них ответ. В этот номер к нам поступило два вопроса, ответ на которые редакция 
нашего журнала нашла в книгах и на православных сайтах.

а также к образу Спасителя, Божией 
Матери, святым угодникам Божиим. 
Об упокоении усопших ставят свечу к 
кресту на прямоугольном подсвечнике 
– кануне.

ИКОНЫ
В храме первым дело принято подой-

ти к иконе праздника – святого или 
события, которые вспоминаются сегод-
ня. Такая икона находится на аналое – 
специальном столике напротив алтаря 
примерно по центру храма. Подходите, 
креститесь, прикладываетесь к иконе, 
креститесь, отходите. Помолиться мож-
но в любой момент.

Дальше можете подойти ко всем 
иконам, можете к тем, которые понра-
вились. Можете так же приложиться, 
можете просто постоять помолиться 
(шепотом или про себя).

КАК НАДО СЕБЯ ВЕСТИ 
ПРИ КАЖДЕНИИ ХРАМА
Когда священнослужитель соверша-

ет каждение храма, надо посторонить-
ся, чтобы не мешать ему, и при кажде-
нии народа слегка наклонить голову. 
При этом не надо поворачиваться спи-
ной к алтарю. Надо лишь слегка раз-
вернуться. Креститься в это время не 
следует.

КАК ПРИЧАЩАЮТСЯ
Ко Святому Причащению подходят 

православные христиане, имея на себе 
нательный крест, после покаяния в 

«На праздник Сретения в храме освящают свечи. Расскажите, этими Сретенскими свечами 
пользоваться как обычными или в каких-то особенных случаях? Можно ли их зажигать при молитве 
об упокоении?»

В православном требнике священ- 
нослужителя есть специальный «Чин 
благословения свеч на Сретение 
Господне». Кто-то может спросить: 
чем же отличается обычная церковная  
свеча от «сретенской»? Только чином 
освящения, ведь простые церковные 
свечи, которые продаются в лавках, 
тоже освященные.

Для лучшего понимания мож-
но провести аналогию с освящением 
воды. Так, например, когда в храме 
служатся водосвятные молебны: вода 
освящается малым чином, можно ска-
зать – «обычным». Но есть и такое 
понятие, как освящение воды вели-
ким чином, и делается это только  

единственный раз в году – на праздник 
Крещения Господня.

Так же и со «сретенскими свечами» 
– их освящают только раз в год особым 
чином. Однако это не значит, что «сре-
тенским свечам» следует придавать 
какое-то магическое или чудодействен-
ное значение – это крайности, конечно, 
«Сретенские свечи» православные хри-
стиане возжигают во время домашней 
и церковной молитвы, как и другие 
свечи. Ведь любая свеча, если горячо 
молиться, согревает молитву.

Вообще, если обратиться к истории, 
обычай освящать свечи в праздник 
Сретения имеет западное происхожде-
ние и пришел в Россию только в XVII 

веке благодаря митрополиту Киев-
скому Петру (Могиле). В составлен-
ном им требнике он изложил особый 
молитвенный чин освящения свечей 
с отсылкой к католической традиции 
церковных процессий с зажженными 
светильниками, которые совершались 
на Сретение. Такие процессии прово-
дились в Западной Церкви уже в ран-
нем Средневековье. С одной стороны, 
это объяснялось стремлением пере-
крыть языческие факельные шествия, 
которые раньше устраивались в это же 
время в Риме в честь бога Плутона. С 
другой, это, вероятно, находило обо-
снование в словах праведного Симео-
на о свете Христовом, просвещающем 
язычников, которые тот произнес, уви-
дев в храме Богомладенца Христа: ибо 
видели очи мои спасение Твое, кото-
рое Ты уготовал пред лицом всех наро-
дов, свет к просвещению язычников…  
(Лк 2:30-32).

Традиция освящать сретенские свечи 
на Руси (этот обычай был распростра-
нен главным образом на юге и юго-за-
паде России) вытекала и из особенно-
стей сельского уклада. Дело в том, что 
в деревнях после завершения работ 
по заготовке запасов на зиму и глав-
ных зимних праздников – Рождества и 
Крещения, крестьяне принимались за 
изготовление свечей из заранее при-
пасенного для этого воска, других обя-
зательных работ по хозяйству, кроме 
обычных повседневных дел, в это вре-
мя все равно не было. К Сретению эти 
работы завершались, и в сам праздник 
люди приносили в церковь пучки све-
чей для освящения.

Как же относиться к сретенским 
свечам? Так же, как к любому другому 
церковному благословению, – бережно 
и благоговейно.

https://m.ok.ru/group/55151114387479/
topic/69506500252951

https://foma.ru/govorjat-chto-
sretenskie-svechi-obladajut-osoboj-

siloj-zashhishhajut-dom-ot-pozhara-
i-drugih-bedstvij-jeto-tak.html

Фото из архива

Фото из архива



28 29
КУЛИНАРНАЯ СТРАНИЧКА 

Жаворонки. История и рецепт

ДЕТСКАЯ СТРАНИЧКА

Жаворонки из теста 
 Ингредиенты: 

Для теста: 
• 2 кг муки, 
• 50 г дрожжей (или сухие дрожжи в количестве, указанном 
на их упаковке для 2 кг муки), 
• 250 г растительного масла, 
• 1 стакан сахара, 
• 0,5 л воды, 
• щепотка соли.
Для обмазывания жаворонков: 
• сладкий крепкий чай.

 Приготовление: 
Жаворонки делаются из крепкого, упругого теста.
Растворите в подогретой (примерно 38 градусов) воде 2 

ложки сахара и дрожжи, перемешайте.
Просейте муку через сито или с помощью специального 

просеивателя (тогда тесто будет легче перемешиваться и 
подниматься).

Влейте в муку растворенные дрожжи, добавьте сахар, соль. 
Перемешайте.

Влейте растительное масло. Вымешивайте тесто минимум 
10 минут. Дождитесь состояния, когда оно перестанет прили-
пать к рукам и станет эластичным.

Скатайте из теста ровный шар, положите в кастрюлю, 
накройте тесто полотенцем, оставьте подниматься прибли-
зительно на 1.5 часа (пока тесто не увеличится вдвое).

КАК СЛЕПИТЬ ЖАВОРОНКОВ: 
Обомните тесто, перемешайте еще несколько минут. 

Нарежьте на куски массой примерно 100 г, раскатать из них 
жгуты. Затем:

1. Жгут завязать узлом, головке придать соответствующую 
форму, воткнуть изюминки-глаза, слегка примять пальцами 
хвостик, сделать маленьким ножичком надрезы-перышки, 
смазать поверхность настоем крепкого чая с сахаром, испечь.

2. Жгут теста надо раскатать так, чтобы один конец был 
тонким и гибким – головка, а все тело потолще, удлинен-
ное, его надо слегка примять пальцами. Хвост веерообразно 
надрезать ножиком. Для крылышек тесто тонко раскатать, 
вырезать крылышко, надрезать перышки, смазать чаем, 
последняя деталь – изюминки-глазки.

Когда пекут «Жаворонков»  
в 2025 году
Жаворонков пекут в день памяти 

40 мучеников, в Севастийском озере 
мучившихся. Этот праздник в Рус-
ской Православной Церкви отме-
чается 22 марта.

Печь в Великий пост «жаворонков» 
– красивая народная традиция, связан-
ная с днем памяти сорока Севастийских 
мучеников. Как связана память об этих 
святых и красивый народный обычай 
печь постные булочки в виде птичек? 
Об  этом в нашем материале вместе с 
проверенным рецептом.

Что такое «Жаворонки»
Жаворонки – это печеные птички 

из постного теста. Их хозяйки на Руси 
готовили к празднику сорока мучени-
ков Севастийских, который в Церкви 
отмечается 22 марта по новому стилю. 
В православной традиции они симво-
лизируют летящие к Богу души муче-
ников. По другой версии – песнь этих 
птиц символизирует молитву Севастий-
ских мучеников Богу.

Кто такие 40 Севастийских 
мучеников
Сорок мучеников Севастийских – 

это святые первых веков христианства, 
воины доблестного войска, христиане. 
Они отказались отречься от Спасителя 
и приняли смерть от язычников в 313 
году – замерзли в ледяном озере, охра-
няемые стражниками.

Традиция печь жаворонков
Народные традиции празднования 

дня памяти 40 Севастийских мучеников
В Великий пост на Руси хозяйки пек-

ли «жаворонков». Это булочки-птички 
из постного теста, иногда вылепленные 
вместе с гнездами и яичками. Жаворон-
ков обычно пекли всей семьей в день 
памяти 40 мучеников, в Севастийском 
озере мучившихся, который празднует-
ся 22 марта. В христианской традиции 
булочки-птички символизировали уле-
тающие к Богу души мучеников.

Но обычай печь жаворонков суще-
ствовал еще с языческих времен. В 
языческом народном календаре это 
был день весеннего равноденствия,  

Считалось, что в этот день возвращают-
ся жаворонки из теплых краев, а вслед 
за ними и другие перелетные птицы. 
Птицы были символами наступающей 
весны. С «жаворонками» были связаны 
разнообразные обряды по призванию 
весны («кликанье» весны). Готовых 
птичек «сажали» на окно, а часть из 
них отдавали детям для их забав. Дети 
печеных птичек цепляли на длинные 
пруты, несли на самую высоку горку и 
кричали различные призывающие вес-
ну стишки.

К христианской православной тра-
диции эти обычаи не имеют никакого 
отношения. Церковь не внесла день 
весеннего равноденствия в свой кален-
дарь, но дала возможность народным 
традициям обрести новый христиан-
ский смысл. И булочки в виде жаворон-
ков стали символ сорока Севастийских 
мучеников, а праздник получил второй 
народное название – Сороки (с ударе-
нием на первый слог).

И как всегда: 
«Господи, благослови!» 

Детям о Неделе 
Крестопоклонной

Дорогие ребята! На картинке вы видите, что 
Великий пост состоит из семи седмиц. Каждая 
из которых заканчивается днем воскресным, 
которая на церковнославянском называется 
«неделя».

Сегодня мы с вами поговорим более 
подробно о третьей неделе Великого поста – 
Крестопоклонной.

В 2025 году эта неделя выпала на 25 марта.

https://vk.com/dosug.prav.detey?w=wall-30515864_33297



30 31
РАСПИСАНИЕ

7 АПРЕЛЯ  
Благовещенье 

Пресвятой Богородицы

13 АПРЕЛЯ 
Вход Господень 

в Иерусалим

20 АПРЕЛЯ 
Светлое Христово 

Воскресение (Пасха)

Приходской Совет Введенского храма г.Сосновоборска благодарит 
г-на Атанаева Д.И., г-на Иванова В.Н., г-на Пистер Э.А., г-на Пономарева С.А, а также Общество «ЦАРЬГРАД» 

за помощь в издании журнала.

Богослужения
Отряд юных 

разведчиков «Покров»
Православная 

библиотека
Воскресные 

школы Соц.работа

Вт. 10.30-14.30 
выдача литературы

Ср. 12.00
Молебен* в часовне

10.30-14.30 
выдача литературы

14.00 
Азбука* православия

11.00-13.00 
Консультация 

соц.работника*
по адресу: 

Лен.Комсомола, 
д.15а

Чт. 16.00 
вечернее богослужение

13.00-15.30 
выдача литературы

14.00
Евангельские чтения

Пт.

8.30
утреннее богослужение

16.00 
вечернее богослужение

19.00 
огласительные беседы 

перед Крещением

10.30-14.30 
выдача литературы

Сб.

8.30
утреннее богослужение

16.00 
вечернее богослужение

11.00-14.45
детская 

воскресная школа, 
занятия младшей, 
средней и старшей 

групп

Вск. 8.30
утреннее богослужение

13.00-16.00 

11.00-12.30
Творческие 

занятия

16.00-18.00 
Апостольские 

чтения 
(воскресная школа 

для взрослых)

У
то

чн
ен

ия
:

*1-ая среда – молебен 
покаянный,
2-ая, 3-ая и 4-ая – молебен о 
болящих,
5-ая среда (4 раз в году) – 
водосвятный молебен

** Исповедь перед вечерним 
богослужением в 15.00 или 
до начала утренней службы 
в 8.00

 ссылка на страничку в Интернете 
https://vk.com/club223376716

*Последняя среда месяца

ссылка на страничку  

в Интернете 
https://vk.com/

public140565102

* С пн. по сб.
обращения по 
телефону:
8-913-184-13-52
с 9.00 до 17.00

Местная религиозная организация православный Приход храма Введения​ Пресвятой Богородицы во Храм г. Сосновоборск 
Красноярской Епархии РПЦ (Московский Патриархат).

ИНН/КПП 2458007259 /245801001
ОГРН 1032400002601 МИФНС № 23 по Красноярскому краю 24.01.2003

Юридический адрес: 660520 Красноярский край, г. Сосновоборск, ул. Солнечная, д.13-51 
Фактический адрес: 660520 Красноярский край, г. Сосновоборск, ул. Лен. Комсомола, д. 15

Сайт журнала «Встреча» – http://vstrecha.pravorg.ru 

Дорогие читатели, вы всегда можете взять свежий номер журнала «ВСТРЕЧА» 
на наших стойках по адресам: 

    ул. ЛЕНИНСКОГО КОМСОМОЛА, 15 (Храм),  
    ул. СОЛНЕЧНАЯ, 2 (Администрация г. Сосновоборска)  
    ул. СОЛНЕЧНАЯ, 6 (Сосновоборска городская больница), 
    ул. ЛЕНИНСКОГО КОМСОМОЛА, 37 ( магазин «Игрушки»), 
    ул. ЭНТУЗИАСТОВ, 20 (городская библиотека им. В. М. Шукшина), 
    ул. ЛЕНИНСКОГО КОМСОМОЛА, 18 (Расчетно-кассовый центр МУП «Жилкомсервис»)
    ул. ЛЕНИНСКОГО КОМСОМОЛА, 36 (Расчетно-кассовый центр УК «Жилкомсервис»)

Понравился наш журнал? Хотите оказать посильное пожертвование 
в его издании и в деятельности Введенского храма г. Сосновоборска? 
Просто наведите камеру телефона в приложении Сбербанк Онлайн 

на расположенный справа QR код и укажите вашу сумму пожертвования.

Группа  Анонимных алкоголиков «СОСНОВЫЙ БОР» — +7-993-719-84-18 (суббота в 17:00)

Введенский храм  
г. Сосновоборска в ВК

Введенский храм  
г. Сосновоборска в Телеграм


