СОДЕРЖАНИЕ ПРИХОДСКИЕ НОВОСТИ

ВСТРЕЧА \_\_\_\_\_\_

| 3  | ПРИХОДСКИЕ НОВОСТИ                                                                                                                                           |  |  |  |  |
|----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|--|--|--|
| 8  | ВСТРЕЧА С ЦЕРКОВНЫМ ПРЕДАНИЕМ<br>Святые о свободе                                                                                                            |  |  |  |  |
| 10 | АКТУАЛЬНО<br>Свобода человека во Христе и без Христа                                                                                                         |  |  |  |  |
| 15 | АКТУАЛЬНО<br>О свободе во Христе                                                                                                                             |  |  |  |  |
| 16 | АКТУАЛЬНО<br>Воля человеческая и воля Божия                                                                                                                  |  |  |  |  |
| 20 | ИСТОРИЯ ПРАЗДНИКА<br><b>Казанская</b>                                                                                                                        |  |  |  |  |
| 21 | ПРИХОЖАНЕ ПИШУТ<br>Мы стали слышать тишину                                                                                                                   |  |  |  |  |
| 22 | ЧТО ПОЧИТАТЬ                                                                                                                                                 |  |  |  |  |
| 24 | СВЯТЫНИ КРАСНОЯРСКОГО КРАЯ  Паломники Сосновоборска посетили п.Большая Мурта – место ссылки известного врача и православного святого Луки (Войно-Ясенецкого) |  |  |  |  |
| 26 | ДЕТСКАЯ СТРАНИЧКА<br>Как попугай заслужил свободу: Сирийская народная сказка                                                                                 |  |  |  |  |
| 28 | ЛИТЕРАТУРНАЯ СТРАНИЧКА В 2021 году исполнилось 80 лет подвигу Зои Космодемьянской                                                                            |  |  |  |  |
| 29 | КУЛИНАРНАЯ СТРАНИЧКА                                                                                                                                         |  |  |  |  |
| 30 | РАСПИСАНИЕ                                                                                                                                                   |  |  |  |  |
| 31 | АНОНСЫ                                                                                                                                                       |  |  |  |  |

# Рождество Богородицы

21 сентября Церковь Христова отмечает один из двенадцати главных годовых праздников, вспоминая и прославляя события Рождества Пресвятой Богородицы. В этот день богослужение прошло и в Введенском храме города Сосновоборска. Праздничную литургию совершил настоятель храма иерей Николай Чихичин. По окончании ее состоялось молебное пение в честь праздника.













# **ВСТРЕЧА** –

## Покров Царицы Небесной

14 октября в день праздника Покрова Пресвятой Богородицы в Введенском храме города Сосновоборска состоялась праздничная литургия. Богослужение совершил штатный священник храма протоиерей Андрей Ермолаев. По окончании литургии прошел молебен в честь празднуемого события.













Фото Роза Можайская

# Встреча в МЧС

17 сентября, в день, когда Православная Церковь совершает празднование в честь иконы Божией Матери Неопалимая Купина, штатный священник города Сосновоборска иерей Сергий Гридин по приглашению руководства посетил пожарную часть нашего города. Этот день выбран не случайно, так как Пресвятая Богородица через икону Неопалимая купина негласно считается покровительницей пожарных частей нашего Отечества.

Эти встречи стали уже традиционными. В этот раз был выбран формат свободной беседы без какой-либо определенной темы. Присутствующие задавали отцу Сергию вопросы не только религиозного значения, но и о жизни Церкви в целом, и об отношении Церкви к различным проблемам и вызовам современности.





# Первая встреча после каникул в клубе «Азбука православия»

Отметив церковное новолетие, после летних каникул в зале православной литературы возобновились встречи в клубе «Азбука православия».

30 сентября члены клуба продолжили тему, начатую в прошлом сезоне: «Народы и религии Красноярского края». В этот день все присутствующие познакомились с традициями и обычаями немцев Сибири. Мы знаем, что для любого народа характерны уникальные особенности культуры. И бесспорно, знания о культуре и традициях других народов, живущих в России, обогащают нас, а также, изучая другую культуру, мы познаем и свою собственную.

## Евангельские чтения в клубе «Встреча»

10 октября в воскресный день после летнего перерыва возобновились уже традиционные многолетние воскресные Евангельские
чтения, проводимые в помещении приходского клуба «Встреча» (ул. 9 Пятилетки, д.5,
оф.18). В этом году по благословению настоятеля
прихода решено на этих встречах проводить объяснения отрывков из Евангелия, которые читаются в
данные воскресные дни в храме. Встречи проходят
в свободном общении. Каждый из присутствующих
может высказаться о своем понимании библейских
стихов или поделиться прочитанным у Святых Отцов
и учителей Церкви. Если остается время, то происходит чтение и объяснение и отрывка из Апостольского
послания, который читался в храме за Литургией в
этот день.

Приглашаем всех желающих лучше узнать Слово Божие, а также неформально пообщаться друг с другом и со священником. Начало встреч – ежевоскресно в 17:00.



# Возобновились Евангельские чтения в воскресной школе

Евангельские чтения проходят каждый четверг в 15:00 в зале православной литературы (БМК, Энтузиастов, 20). На первых чтениях мы разобрали толкование Заповедей Блаженства. На следующих занятиях познакомились с важной частью утреннего богослужения Шестопсалмием и его толкованием. В заключение каждой встречи, по сложившейся традиции, просмотр небольшого видео о приближающемся православном празднике или о святом подвижнике.

# Встреча духовника воскресной школы, педагогов и родителей

25 сентября в воскресной школе состоялась встреча духовника школы отца Андрея (Ермолаева) и педагогов с родителями воспитанников. Директор сообщила о планах на новый учебный год, о требованиях в период пандемии. Педагог Ольга Викторовна рассказала о современных технологиях воспитания. Отец Андрей еще раз напомнил об осторожности в это трудное время и пожелал всем беречь друг друга и быть здоровыми. Завершилось собрание посещением городского музея.



# Начались занятия в воскресной школе

2 - 3 октября начались занятия в воскресной школе. Первая встреча в новом учебном году прошла необычно. Педагоги на основе Евангелия от Матфея 25:14-30 рассказали ребятам притчу о талантах. Цель этого занятия – помочь детям захотеть развивать и использовать свои таланты во благо себе и окружающим. На уроке обсудили вопросы: почему слуги получили различное число талантов, как наши таланты отличаются друг от друга, как люди делятся своими талантами. Затем все отправились в городской музей. Здесь ребята познакомились с творчеством мастера - сосновоборца Владимира Владимировича Попова, лауреата различных конкурсов и фестивалей. Панно, иконы и скульптуры из дерева поражают своей красотой. Работы мастера знакомят посетителей с Евангельскими событиями: «Христос в пустыне», «Кесарю кесарево, а Богу Богово», «Снятие со креста». С икон на нас смотрят лики Пресвятой Богородицы с младенцем, преподобный Сергий Радонежский и многое другое. И не только с работами Владимира Владимировича познакомились ребята. Экскурсовод музея Ольга Владимировна при посещении второго зала рассказала о деревянных предметах быта в крестьянских домах. Малыши даже поиграли.







А в конце занятия был задан последний вопрос: какой главный талант нам дает Бог? Ответ: самое главное - это любовь. У человека может быть много дарований, но все они ничего не стоят, если его сердце лишено любви. На следующем занятии поговорим о «Доброделании».

## Акция «Помоги пойти учиться» завершена

Акция «Помоги пойти учиться» завершилась. Ежегодно в рамках данной акции собираются предметы канцелярии, рюкзаки и школьная одежда новая или в хорошем состоянии, а также деньги.

В этом году в храм были пожертвованы три коробки новой школьной обуви, а именно туфли на мальчиков и девочек. Практически всю обувь мы сразу раздали. Часть увезли в многодетную семью в деревню, часть передали в КЦСОН. Остатки хотим передать в наш детский дом.

На деньги мы приобрели канцелярские наборы, которые раздали многодетным в воскресной школе.

Благодарим всех жертвователей за неравнодушие и помощь.



# Помощь многодетной семье

В сентябре, кроме акции «Помоги пойти учиться», социальной службой нашего храма была организована помощь многодетной маме из д. Челноково. У мамы Светланы 7 несовершеннолетних детей. Каждый год соц.работник Можайская Роза отвозит им необходимые вещи, одежду и обувь.





Цель социального служения – помочь ближнему. Но главное – спасение его души. Как через материальную помощь можно сберечь душу другого? Помогая в материальном, мы даём шанс людям не озлобиться на мир и, получая добро, делиться этим добром с другими.

# Святые о свободе

«Свободными почитай не тех, которые свободны по состоянию, но тех, которые свободны по жизни и нравам. Не должно, например, называть истинно свободными знатных и богатых, когда они злы и невоздержны, потому что такие суть рабы чувственных страстей. Свободу и блаженство души составляют настоящая чистота и презрение привременного».

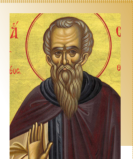


«Бог, будучи благ и независтен (щедродателен), дал человеку свободу в отношении к добру и злу, одарив его разумом, чтобы, созерцая мир и что в мире, познавал он Сотворившего всяческая для человека. Но человек неправедный может желать и не разуметь этого, может, к своему несчастью, не веровать и мыслить противно истине. Такую имеет человек свободу в отношении к добру и злу!»

Преподобный Антоний Великий

«Человек был самовластен тогда, когда был свободен от греха; как же скоро предал он свободу свою, то вместе со свободою потерял и самовластие и стал рабом греха».





«Я раб Бога моего, несмотря на то что мне даны свободная воля и разум для управления волею. Воля моя свободна почти только в одном избрании добра и зла: в прочих отношениях она ограждена отовсюду».

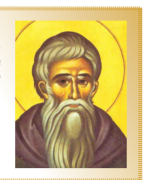
«Хотя греховность и побеждена в праведных людях, хотя вечная

смерть уничтожена присутствием в них Святаго Духа, но им не предоставлена неизменяемость в добре на всем протяжении земного странствования, не отнята и у них свобода в избрании добра и зла... Земная жизнь до последнего часа ее – поприще подвигов произвольных и невольных».

Святитель Игнатий Брянчанинов

«Не почитай себя свободным, доколе прогневляешь Владыку своего. Там свободы нет, где сердце вожделевает чего-либо принадлежащего миру..»

Преподобный Авва Исайя



«Сладкое по природе — сладко здоровому, а больному горько. Так и свобода воли горька грешникам и сладостна праведникам».

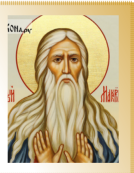
«Бог дал свободу человеку, которого создал по образу Своему, чтобы он властвовал над желанием, что Бог имеет по (самой) Своей природе...»



Преподобный Ефрем Сирин

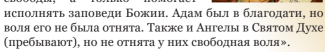
«Свобода, возможная для человека, простирается на то, чтобы противиться диаволу, а не на то, чтобы при этой возможности непременно иметь и власть над страстями».

Преподобный Макарий Египетский



«Люди ищут свободы «своей», т. е. вне Бога, вне истинной жизни, там, где ее нет и быть не может, где «тьма кромешная», ибо свобода только там, где нет смерти, где подлинное вечное бытие, т. е. в Боге».

«Благодать Божия не отнимает свободы, а только помогает



Преподобный Силуан Афонский

«Бог, яко благий, создавая всякую душу по образу Своему, приводит ее в бытие самодвижною (свободною)»

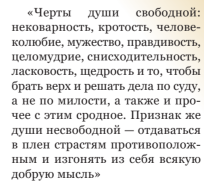
Преподобный Максим Исповелник



«Говорят, Бог, если бы хотел, мог и упорно противящихся принужденно привлечь к принятию проповеди. Но где будет их свобода? Где похвала преуспевающим? Одних неодушевленных и бессловесных можно чужою волею приводить к чему угодно; словесное же и разумное естество, если перестало действовать

свободно, утратило вместе и дар разумности. Ибо на что будет употреблять разум, если власть избирать, что заблагорассудится, лежит на другом? Если же произволение остается недейственным, то по необходимости уничтожается добродетель, встретившая себе препятствие в неподвижности произволения. Если же нет добродетели, то жизнь теряет цену, ум уступает место судьбе, отъемлется похвала у преуспевающих, грех непобедим, различие в жизни не определено. Ибо кто еще будет вправе осуждать невоздержного или хвалить целомудренного, когда у всякого готов этот ответ: из всего, что бывает с нами, ничто не в нашей воле, но человеческие произволения могущественнейшим владычеством приводятся к тому, что угодно обладающему. Итак, не благости Божией вина, что не во всех бывает вера, но расположения принимающих проповедь»

Святитель Григорий Нисский



«Настоящая свобода ликовствует в безмолвиях, а не в этих для всякого видимых начальственных чинах»

Преподобный Исидор Пелусиот

«Никто не свободен, кроме того, кто живет для Христа: он стоит выше всех бедствий, и если он не захочет сам сделать себе зла, то другой никогда не будет в состоянии сделать ему это»

«Не безнаказанность делает тело свободным, но жизнь постоянно добродетельна»

«Такова уж человеческая природа: когда она, делая грехи, не бывает обуздываема, но пользуется свободою, то идет все далее и низвергается в пропасть»

«Подлинно, тот только свободен, тот только владыка и могущественнее царей, кто не порабощен страстям»

«Совершенная свобода состоит в том, чтобы вовсе ни в чем не нуждаться, а следующая за нею — нуждаться в немногом, и эту-то свободу имеют преимущественно ангелы и их подражатели. А достигнуть этого, пребывая в смертном теле, — подумай, сколько в этом ставы!»

«Все от Бога, но не так, чтобы нарушалась наша свобода»

Святитель Иоанн Златоуст

«В веке несовершенном нет совершенной свободы»

«Невежественная свобода... есть матерь страстей... Ибо неуместной свободы конец — жестокое рабство»

Преподобный Исаак Сирин



«То, что всегда возможно для тебя делать, есть приносить в жертву Богу волю свою; и ничего больше этого не желай ты. Имея вследствие сего всегда свободу и ничем ни с какой стороны не будучи связан, будешь ты всегда радоваться и мирствовать в себе. В этой свободе духа состоит то великое благо, о котором слышишь ты в писаниях святых»



Преподобный Никодим Святогорец

http://www.biblioteka3.ru/biblioteka/ sokrovishhnica-duhovnoj-mudrosti/txt356.html http://afon-oros.ru/news/news-52.shtml https://bolshekulachie.ru/news/ prepodobnyj-siluan-afonskij-o-svobod



АКТУАЛЬНО ΑΚΤΥΑΛЬΗΟ 10 BCTPEYA =

# Леонов В. – кандидат богословских наук, доцент кафедры общей педагогики факультета педагогики ПСТГУ

# Свобода человека во Христе и без Христа



Человек - свободное существо. В этом общеизвестном утверждении присутствует таинственная парадоксальность, послужившая основанием для бесчисленных недоумений, рассуждений и стремлений в человеческой истории. Каждый человек осознает себя свободным существом изначально, бездоказательно, согласно внутреннему ведению своего человеческого достоинства. Но при этом, будучи изначально свободным, и осознавая себя таковым, человек понимает, что он также и несвободное существо. Он привязан к земле, нуждается в пище, воздухе, сне, общении, он зависит от внешних впечатлений, ему нужен Бог... Человеческая свобода антиномична, и люди с древних времен ищут разгадку тайны свободы. В Божественном откровении она приоткрыта.

Истина о свободе человека в Священном Писании засвидетельствована сразу после создания мужчины и женщины: Бог дает им заповеди, указывает на их предназначение, и звучит Божественный призыв к их осуществлению [Быт. 1: 26-29]. Если бы человек не был свободным существом, то эти слова Бога были бы лишены смысла. И далее, во всей человеческой истории, Бог, вступая в общение с человеком, открывает Свою волю, призывает осуществить ее, говорит о последствиях, смерть, ни пространство, ни стихии

которые могут возникнуть, если люди пренебрегут Его словом, и предлагает им самоопределиться. Очевидно, что нельзя призывать к чему-либо предопределенное существо, оно способно исполнить лишь то, на что запрограммировано. Но в чем суть свободы человека - это вопрос непростой.

Адам сотворен по образу Божьему, и дар свободы (έλενθερία) – это одно из проявлений его богообразности. Свобода человека есть тварное подобие свободы Бога. Прп. Иоанн Дамаскин пишет: «человек сотворен по образу блаженного и пресущественного Божества, а Божие естество по природе имеет способность свободного выбора и хотения, - то, следовательно, и человек, как образ Его, по природе имеет способность свободного выбора и хотения» [св. Иоанн Дамаскин, 1913, с. 156]. Но что есть Божественная свобода?

Бог совершенно независим в Своем бытии и действиях от иных существ или иного бытия. В Нем нет ничего вынужденного. Он Сам является причиной и условием Своего существования. Однако Его абсолютная свобода не является хаотичным произволом. Он употребляет Свою свободу в соответствии со Своими благими целями. Бог, будучи абсолютным Благом, реализует Свои замыслы в тварном мире, и у Него нет препятствий в творении блага[2].

В соответствии со своим Создателем первозданный человек обладал богоподобной свободой. Имея непрестанное личное общение с Ним и ведение Его благой воли, Адам мог беспрепятственно осуществлять замысел Божий, приобщаться Истине и творить благо. Адам не имел никаких внутренних или внешних препятствий к доброделанию. В сотворенном мире ему не препятствовали ни силы природы, ни тление, ни

мира: «ни огонь его не преодолевал, ни вода не потопляла, ни зверь ему не вредил, ни ядоносное животное не могло оказать над ним своего действия» [св. Макарий Египетский, 1994, с. 384]. Когда Адам творил благо, его свобода была

Однако свобода человека, в отличие от абсолютной свободы Бога, является условной. Если человек сознательно и свободно стремится к осуществлению воли Божией, то он получает для этого и силы, и возможности; если же его выбор отклоняется в сторону, то и возможности для реализации уменьшаются в той мере, насколько намерение его противоречит воле Божией, вплоть до того, что оно может стать неосуществимым – Бог не допустит. Даже став богоборцем, человек своей свободы не утрачивает. Он всегда способен свободно и сознательно самоопределиться, но если он приступает к реализации своего намерения, то здесь сразу проявляется духовная сущность принятого решения, и он реализует его или с помощью Божией, или же пытается это сделать без нее, преодолевая сопротивления природы и пользуясь поддержкой

В понимании человеческой свободы блаженный Августин выделял два аспекта: свободу хотеть и свободу мочь, то есть свободу личных желаний и свободу действий. Преподобный Максим Исповедник также использовал различение свободы «хотеть вообще и хотеть так или иначе». В полемике с монофелитами он подробно раскрыл эту тему. Преподобный Иоанн Дамаскин воспринял и продолжил святоотеческое учение: «Должно знать, что о свободе говорят в различных смыслах, иначе в отношении к Богу, иначе - в отношении к ангелам, и (еще) иначе в отношении к людям. Ибо в отношении к Богу (это слово должно быть понимаемо) в значении вышеестественном. В отношении к ангелам - так, что выполнение следует непосредственно за склонностью и совершенно не допускает промежутка времени. Ибо в самом деле, имея свободу по природе, ангел пользуется ею беспрепятственно, не испытывая ни противодействия со стороны тела, ни нападения совне. В отношении же к людям – в том смысле, что по времени склонность мыслится прежде выполнения. Ибо, хотя человек и свободен, и свободу имеет по природе, однако же имеет и приражение со стороны дьявола, и (противодействующее) движение тела» [св. Иоанн Дамаскин, 1913, с. 159].

## Обобщая мысль св. отцов, можно сказать, что свобода понималась ими в двух аспектах.

1. СВОБОДА личности (αὐτεξουσιότηφ – это способность личности сознательно самоопределяться, осуществлять выбор и принимать решение, не подчиняясь внешнему принуждению или воздействию, но исходя из внутренних побуждений своего «я». Свобода личности - это дар Божий, она была, есть и будет у всех людей, и в этом смысле человек всегда в любой ситуации есть свободное существо. Даже если человек небогоугодно распоряжается своей свободой, Бог никогда ее у человека не отнимает, «ибо дары и призвание Божие непреложны» [Рим. 11: 29]. Отнять эту свободу невозможно никому, поэтому Бог вправе судить людей за все их поступки, слова и

2. СВОБОДА ПРИРОДНАЯ - это возможность беспрепятственно реализовать свой свободный личный выбор. Бог - единственное существо, Которое абсолютно свободно и в личностном, и в природном аспекте. Человек в этом плане всегда ограничен, ибо он есть тварное существо, но степень ограниченности зависит от меры его святости: чем ближе человек к Богу, тем более он имеет возможностей в плане реализации своей личной свободы, а чем далее он от Бога, тем ему сложнее. Свт. Климент Александрийский говорил, что для человека совершенного во Христе желание и делание неразрывны, поэтому он свободен, ибо у него нет ничего, что он желал бы и не мог осуществить: «Желать и мочь (у совершенного. - В.Л.) - это одно и то же. К этому приходят через упражнение

и очищение. А другие (несовершенные. - В.Л.), хотя и не могут, но имеют желание» [свт. Климент Александрийский,

Природная свобода обретается только в Боге. Она есть дар благодати. Эту идею кратко и ясно сформулировал апостол Павел: «Господь есть Дух; а где Дух Господень, там свобода» [2 Кор. 3: 17]. Полная утрата природной свободы будет в аду после Страшного Суда, где человек, не утратив своей личной свободы, будет совершенно бессилен осуществить свои намерения, и это будет одной из причин вечных мучений.

Человеку вполне естественно стремиться к свободе, но после грехопадения у него появилось искаженное представление о ней. Диавол это естественное стремление человека направил к иной цели - к свободе греховной - возможности беспрепятственно удовлетворять свои греховные страсти. Эта свобода, по сути, есть иллюзия человеческого сознания, ибо она порождает рабство. По духовной слепоте человек часто думает, что он стремится реализовать себя как свободную личность, но при этом удовлетворяет лишь свои греховные желания и тем самым все более и более подчиняет себя закону греха и смерти, разрушает свою природу и делается рабом диавола, который через приманку греховного удовольствия и страх смерти стремится все человечество загнать к себе в преисподнюю [Евр. 2: 14-15]. Влечение к беспрепятственному осуществлению греха - это безумное стремление к вечному рабству. Часто люди, рассуждая о свободе в высокопарных выражениях или стремясь к ее осуществлению, обнаруживают потом, что стремились к свободе греха. Диавол пытается у всех людей произвести эту подмену: естественное



12 ВСТРЕЧА АКТУАЛЬНО АКТУАЛЬНО



и богоугодное стремление человека к реализации личной свободы подменить на возможность беспрепятственно совершать грех и, тем самым, сделать их своими рабами.

Освобождение от этого рабства и возвращение истинной свободы начинается с исполнения заповедей Божьих, что прозревали еще ветхозаветные пророки: «буду ходить свободно, ибо я взыскал повелений Твоих» [Пс. 118: 45]. Господь наш Иисус Христос, победив диавола и разрушив закон греха и смерти, вновь открыл согрешившему человечеству путь к осуществлению истинной свободы. Своим ученикам Он сказал: «если пребудете в слове Моем, то вы истинно Мои ученики, и познаете истину, и истина сделает вас свободными. Ему отвечали: мы семя Авраамово и не были рабами никому никогда; как же Ты говоришь: сделаетесь свободными? Иисус отвечал им: истинно, истинно говорю вам: всякий, делающий грех, есть раб греха. Но раб не пребывает в доме вечно; сын пребывает вечно. Итак, если Сын освободит вас, то истинно свободны будете» [Ин. 8: 32-36]. Господь восстановил закон свободы, поэтому Апостол Павел говорит: «закон духа жизни во Христе Иисусе освободил меня от закона греха и смерти» ([Рим. 8: 2]. Ср.: [Иак. 1: 25; 2: 12]).

Православные подвижники на опыте познали вкус истинной свободы в Боге. Преподобный Силуан Афонский свидетельствует: «Мучимся мы все на земле и ищем свободы, но мало кто знает, в чем свобода, где она. Я познал, что она у Бога, и от Бога дается смирен-

ным сердцам, которые покаялись и отсекли свою волю перед Ним. Кающемуся Господь дает мир Свой и свободу любить Его... Где прошение грехов, там свобода совести и любовь, хотя бы и малая. Благодать Святого Духа дает душе мир и свободу умом и сердцем быть в Боге. Когда Дух Святой прощает нам грехи, тогда получает душа свободу молиться Богу чистым умом; тогда она свободно созерцает Бога и в нем бывает покойна и радостна. И это есть истинная свобода. Без Бога не может быть свободы, потому что враги колеблют душу плохими помыслами... полнота освобождения приходит, когда преодолена смерть» [прп. Силуан Афонский, 1991, c. 311-312].

Возвращение истинной свободы в человеке начинается с освобождения его духа. Он получает возможность беспрепятственно общаться с Богом (отсюда и соответствующее наименование - «духовная» свобода). Архимандрит Софроний (Сахаров) так описывает это состояние: «Свобода это качество духа, ибо и тело, и душа в своем существовании обусловлены естественными законами, да еще и приобретенными греховными навыками (страстями), дух же не имеет такой онтологической подчиненности, он «не обязан» подчиняться телесным и душевным потребностям, и если подобное имеет место в жизни конкретного человека, то это следствие личного греховного самоопределения — самоопределения в рабство диаволу. Если человек своим духом устремляется к Богу, то он получает от Бога дар духовного

освобождения — возможность беспрепятственно любить и творить благо вне зависимости от своих душевных и телесных состояний, свойств, качеств, способностей. Господь дарует это освобождение обязательно, ибо Он ждет этой любви, а любить способен только свободный человек» [2000, с. 107-115]. По мере духовного роста освобождение постепенно даруется душе и телу, которые в гораздо большей степени обусловлены внешним миром.

#### Свобода и ответственность

Свобода - это великий дар и призвание человека, но осуществление его накладывает на человека огромную ответственность и таит много опасностей: «К свободе призваны вы, братия, только бы свобода ваша не была поводом к [угождению] плоти, но любовью служите друг другу» [Галл. 5: 13]. Свобода неразрывно связана с ответственностью не только перед Богом, Который даровал ее и таким образом возвысил человека, но и перед другими людьми, и всем тварным миром, который «впитывает» в себя плоды употребления человеческой свободы, как благие, так и негативные: «проклята земля за тебя» [Быт. 3: 17], - сказал Бог падшему Адаму, после грехопадения «вся тварь совокупно стенает и мучится» [Рим. 8: 22]. Невольно возникает вопрос, зачем человеку Бог дал такой дар, который он часто не может понести. Сколько бед возникло в истории человечества из-за того, что люди неправильно распорядились своей свободой? Зачем человеку свобода?

#### Свобода и любовь

Человек создан Богом, чтобы жить с Ним в любви. Это исходное предназначение человека, позволяющее ему быть причастником Божественного блаженства, можно осуществить только свободному существу, ибо любовь возможна только там, где есть свобода. Господь восхотел, чтобы Его любви приобщились тварные существа, и для этого создал их свободными. Человек создан свободным, чтобы быть способным любить. Как выразился один богослов, создав свободного человека, Бог пошел на риск ради любви, но Он же и разделил с человеком ответственность за этот дар, поэтому в определенное время Бог Сам стал человеком и взошел на Крест: «Ибо так возлюбил Бог мир, что отдал Сына Своего Единородного, дабы всякий верующий в Него, не погиб, но имел жизнь вечную» [Ин. 3: 16].

В обыленном сознании понятие о

### Свобода и выбор

свободе часто сопряжено с представлением о выборе. Говоря о свободе, люди часто подразумевают наличие выбора и потому используют известную фразу «свобода выбора» как синоним слова «свобода». Общество, в котором гражданам предоставлена возможность избирать руководителей из многих кандидатов, считается свободным, а где такового нет — несвободным. Однако в рамках православного богословия характер взаимоотношения этих понятий более сложный.

Свобода (έλενθερία) и выбор (προαίρεσιζ) взаимосвязаны, но не безусловно. Бог абсолютно свободен, но это не означает, что Бог что-либо выбирает. Ему не нужно выбирать. Он знает, чего Он хочет, и осуществляет это, беспрепятственно и не колеблясь. Его свобода не связана с каким-либо выбором. Преподобный Иоанн Дамаскин говорит: «Богу мы приписываем хотение (βούλησιν), но не приписываем Ему в собственном смысле выбора (προαίρεσιζ), ибо Бог не обдумывает Своих действий, поскольку обдумывание есть следствие неведения: никто не обдумывает того, что он знает. Если же обдумывание есть следствие неведения, то, несомненно, то же самое нужно сказать и о выборе (προαίρεσιζ). Α maκ κακ Εοε непосредственно знает все, то Он не обсуждает Своих действий» [прп. Иоанн Дамаскин, 1913, кн. 2, гл. 22].

Подобно Богу и Адам, будучи свободным существом, до грехопадения не был отягощен проблемой выбора. Он знал Бога, ведал Истину. Его свобода проявлялась в том, что он беспрепятственно творил благо и осуществлял Божественный замысел. Он не был лишен выбора жить по воле Божией или вопреки ей, но до момента диавольского искушения в его поступках не было колебаний – он хотел жить с Богом и, соответственно, жил с Ним.

Внимательное рассмотрение вопроса о праве выбора приводит к мысли, что если для человека выбор — это проблема, если он колеблется между вариан-

тами действий, то это свидетельствует об ущербности его свободы, о его греховности. Во-первых, потому что любые сомнения и колебания свидетельствуют о неполноте знания и несовершенстве, что всегда сопряжено с грехом; во-вторых, тот, кто имеет возможность формировать палитру избираемых вариантов действий, по сути, владеет свободой того человека, который погружен в духовное неведение и колеблется в своем выборе. Таким образом, наличие выбора не означает, что человек свободен, и отсутствие вариантов выбора не говорит о том, что он несвободен.

Конечно, понятия «свобода» и «выбор» нельзя считать автономными. Связь между ними есть, но она является условной, и в определенных ситуациях возможно наличие свободы вне выбора (например, у Бога) и наличие выбора при отсутствии реальной свободы (часто имеет место у людей после грехопадения).

В святоотеческом богословии рассуждения о личном выборе, свободе и воле находится в связи с понятием «гноми» (от греч. мнение, умонастроение, склонность). По толкованию преподобного Иоанна Дамаскина «гноми» обозначает состояние, когда мы «относительно того, что решено, определенным образом настраиваемся, у нас появляется любовь к нему; это называется склонностью. А если мы решились на что-либо, но не настроились к

нему определенным образом, или у нас не появилось любви к нему, то тогда уже не говорят о склонности (gnèmh)» [прп. Иоанн Дамаскин, 1913, кн. 2, гл. 22].

Этот же святой отец, следуя мысли преподобного Максима Исповедника, указывает, что «гноми» характеризует человека после грехопадения. «Гноми» – это состояние человеческого сознания в его субъективности, предвзятости, искаженности, иллюзорности по причине оторванности человека от Бога, от Истины. «Гноми» – это ложное мировоззрение, основанное не на богопознании, но на эмпирическом опыте и абстрактных рассуждениях. Посредством «гноми» порождаются неверные мысли, намерения, желания, мнения, предположения, решения человека.

До грехопадения, когда человек жил в единстве с Богом, его сознание было просвещено Богом, тварный мир был открыт его созерцанию по сущности, поэтому у человека не было иллюзий или пристрастий. После же грехопадения человек, принимая решения, чаще всего не вопрошает Бога, не ищет воли Божией, но опирается на самого себя: «мне так кажется», «я так хочу». То есть он ищет опору в своей субъективности, в «гноми» и, тем самым, обрекает себя на ошибки, ибо человек - существо несамодостаточное, он ослеплен грехом, многого не знает. Именно из-за «гноми» возникает проблема выбора в



14 ВСТРЕЧА АКТУАЛЬНО АКТУАЛЬНО

сознании человека и колебания между добром и злом, ибо человек действует, исходя из своего ошибочного мировоззрения, а реальная жизнь разрушает эти миражи. то, при разнообразии человеческих хотений, людей следовало бы называть различными по самому естеству». На это святой отец ответил четким изъяснением различия между волей естества

#### Свобода и воля

Свобода - это характеристика человека в личностном отношении. Безличные существа (животные, растения, силы природы, вещество в различных формах и т.д.) не имеют свободы. Свобода личности реализуется в природном аспекте через волю, поэтому в повседневной речи часто эти два слова «свобода» и «воля» употребляются в единой фразе «свобода воли». С богословской точки зрения она означает, что мы будем рассуждать о человеке одновременно и в природном, и в личностном аспекте, то есть - о личном свободном самоопределении и его осуществлении. Итак, воля - это природный инструмент личности для реализации своего замысла.

Преподобный Максим Исповедник учил[4], что воля «есть естественная сила, стремящаяся к тому, что сообразно с природой, сила, охватывающая все существенные свойства природы» [Диалог с Пирром, PG, t. 91, col. 45D-48A]. Воля в неповрежденном человеческом естестве всегда устремлена ко благу и не выходит за рамки Божественного замысла о человеке. Для нее естественно творить добро и противоестественно все греховное. Прп. Иоанн Дамаскин говорит: «воля есть врожденная способность желать того, что согласно с ее природой, и сохранять все то, что этой природе существенно принадлежит... Воля есть простая, неделимая сила, единое, себе тождественное, естественное влечение ко всему тому, что составляет природу волящего; это влечение является одновременно и жизненным, и разумным, ибо влечения животных, как неразумные, не называются волей» [прп. Иоанн Дамаскин, 1913, кн. 2, гл. 22]. После же грехопадения она извратилась и человеку стало как бы «естественно» грешить и «противоестественно» стремиться к добродетели.

Во время диспута святого Максима с монофелитами последние пытались доказать противоречивость излагаемого св. Максимом учения о естественной воле. Они выдвигали такое возражение: «Если хотения (волю. – В.Л.) станем относить не к лицу, а к естеству;

хотений, людей следовало бы называть различными по самому естеству». На это святой отец ответил четким изъяснением различия между волей естества и «гноми» человеческой личности: «Не одно и то же значит: хотеть вообще и хотеть так или иначе. Хотеть вообще, равно как и видеть вообще, относится к естеству, потому что это свойственно людям. Но хотеть так или иначе, равно как и видеть так или иначе, верхнее или нижнее относится не к естеству, а к употреблению естественной способности хотения или зрения, и принадлежа единственно тому, кто делает такое употребление из своей способности, тем самым отличает его от других» [Oper. S. Maximi, Tom. II, Disput. cum Pvrrh. p. 162].

#### Свобода и благодать

Бог, при всем Своем могуществе, не попирает человеческую свободу, ибо если человека лишить свободы, то это уже не человек, а какое-то другое существо, и все, что задумано Богом для человека, не сможет осуществиться. Поэтому взаимодействие Бога и человека, Божественной силы и человеческой свободы возможно только по их взаимному согласию. Этот принцип в богословии называется принципом синергии (от греч. сотрудничество, содействие). Он означает, что духовное возрастание человека может совершаться только при добровольном сотрудничестве человека и Бога.

Человек обращается к Богу за помощью и стремится осуществить Его волю, а Бог дарует ему Свою любовь и Свою благодать для преображения. В этом случае благодать становится внутренней духовной силой человека, и он способен к духовному возрастанию. Как самостоятельное совершенствование человека, так и Божественные призывы, без взаимного согласия не могут достигнуть конечной цели – привести человека в полноту Божественной жизни. Обожение человека совершается только при добровольном соработничестве воли человеческой с волей Божией.

В Священном Писании этот принцип сформулирован в простых словах нашего Спасителя: «кто пребывает во Мне, и Я в нем, тот приносит много плода; ибо без Меня не можете делать ничего» [Ин. 15: 5]. Ученики Христовы

осознавали это и потому говорили: «мы соработники у Бога» [1 Кор. 3: 9].

Высший пример синергии явила Собой Божия Матерь, когда на обращение архангела Гавриила Она ответила: «се, раба Господня; да будет Мне по слову твоему» [Лк. 1: 38]. Без Ее согласия, как отмечают святые отцы, невозможно было совершиться Воплощению Бога Слова. Кроткий ответ Девы отверз для всего человечества дверь в жизнь вечную.

Господь говорит: «Се стою у двери и стучу: если кто услышит голос Мой и отворит дверь, войду к нему и буду вечерять с ним, и он со Мной» [Откр. 3: 20]. Он ждет, когда мы сами обратимся к Нему лицом. Божия благодать всех зовет, но никого не принуждает. Как говорит святой Иоанн Златоуст: «Бог никогда никого не приводит к Себе понуждением и насилием. Он хочет, чтобы спаслись все, но никого не неволит». «Дело Бога - предложить Свою благодать, - говорит св. Кирилл Иерисалимский, – дело человека - принять и хранить эту благодать». Старец Силуан Афонский: «Благодать Божия не отнимает свободы, а только помогает исполнить заповеди Божии» [св. Силуан, 1991, с. 312]. Таким образом, благодать преображает естество человека, возводит его к Богу, а человек своим согласием, подчинением своей воли воле божественной и содействием создает условия для этого.

Человек, будучи свободным, способен действовать и вопреки благодати. В этом случае благодать оставляет человека: «Наблюдайте, чтобы кто не лишился благодати Божией» [Евр. 12: 15].

Православию чужды крайности в понимании взаимодействия свободы воли и благодати. Оно не допускает идеи, что человек может достигнуть духовного совершенства вне Бога, но столь же категорично оно отрицает и идею непреодолимого воздействия благодати вне зависимости от личного произволения человека и его нравственных усилий.

Завершая этот краткий богословский опыт, повторим еще раз важнейшую христианскую мысль, что свобода как возможность — это достояние всех людей, но обладание этим даром возрастает по мере духовной жизни человека на пути избавления от власти греха и смерти.

https://psyjournals.ru/ mpj/2010/n3/33438\_full.shtml

# О свободе во Христе

«Итак, стойте в свободе, которую даровал нам Христос, И не подвергайтесь опять игу рабства» (Послание св. апостола Павла к Галатам, 5:1)

Что мы понимаем под словом – свобода? Освобождение от чего-то стесняющего

нас, давящего, мешающего делать что-то. К примеру, для раба

свобода – освобождение от власти своего хозяина,

для солдата-срочника свобода – долгожданный дембель, для должника – последняя

выплата. А что же значит свобода для христианина, какую свободу даровал нам

Христос? Давайте попробуем разобраться в этом нелегком вопросе.

Христианство – уникальная религия, дающая человеку истинную свободу, дарованную Богом. Со стороны кажется, что это не так. Ведь у православного христианина есть определенные обязанности, которые внешне ограничивают его. Мы должны посещать богослужения, соблюдать пост, заповеди, исповедовать прегрешения, вести невидимую брань со своим ветхим человеком. Где ж тут свобода? Она в том, что, живя жизнью Церкви, мы освобождаемся от рабства греха! Постепенно очищая себя, мы становимся ближе к Богу и своим ближним, находим душевный мир и радость веры, обретаем крылья, на которых воистину можем лететь и

«Я свободен, словно птица в небесах, Я свободен, я забыл, что значит страх, Я свободен с диким ветром наравне, Я свободен наяву, а не во сне»

> Маргарита Пушкина, Валерий Кипелов – «Я свободен»

Понять эту свободу теоретически невозможно. Обрести и почувствовать ее можно только опытным путем. Кто пришел к Богу от тяжелых грехов понимает, что значит рабство. Ты словно в тяжелых оковах делаешь то, что не хочешь, пробуждаешься как от тяжелого похмелья, каешься, но «словно пес возвращается на блевотину свою» (Притчи 26:11). Слава Богу,



давшему нам спасение от самих себя!

Много сил и времени необходимо христианину, чтобы буквально вытравить из своего сознания порочный образ мыслей, порой борьба идет даже до смерти. В этой битве на помощь нам приходят поучения святых отцов, их бесценный опыт и советы, но в первую очередь – нам необходима помощь Божия - дающая нам благодатные дары в таинствах! Точно знаю, что истинная свобода, дающая мир, силы и радость - это свобода во Христе! И ради обретения ее стоит работать над собой, ущемлять свои страстные желания, не давать им утянуть себя в это безумное рабство греха.

В окончание приведу слова доцента московской духовной академии, священника Антония Борисова, сказанные на отрывок из послания апостола Павла к галатам — посвященный теме свободы, который предостерегает нас от неправильного понимания христианской свободы, как религиозного торга в формате «я — тебе, а ты — мне, и побольше»:

«Апостол Павел через текст послания обращается не только к галатам, но и ко всем нам – жителям иной страны из иной эпохи – стоящими ровно перед тем же искушением. Согласитесь, как часто лукавые мысли подначивают нас превратить Отца Небесного в какого-нибудь Зевса-вседержителя – безликое существо, с которым можно в меркантильном плане договориться. Давайте не будем так поступать. Во Христе все мы усыновлены и удочерены Господом. Поэтому не будем разменивать дарованную нам свободу на примитивный торг, но примем дар Божий, позволяющий нам обрести истинную свободу от греха и нашей собственной

Только во Христе можно быть свободным, ведь Сам Господь сказал уверовавшим в Него Иудеям: «если пребудете в слове Моем, то вы истинно Мои ученики, и познаете истину, и истина сделает вас свободными» (Евангелие от Иоанна 8:31-32).

Виктор Малеванный

# Воля человеческая и воля Божия

Основной проблемой свободы является вопрос о взаимоотношении человеческой воли с волей Божией. Если воля Божия состоит в спасении человека, а Сам Бог всемогущ, всеведущ и всеблаг, как совместить с этим человеческую свободу, дающую человеку возможность отвергнуть Бога и совершить зло? Ведь если человек столь трагически свободен в своем самоопределении, вплоть до свободы выбрать **смерть и зло**, а Бог только вынужден добровольно терпеть и попускать это зло в мире,где же Его всеблагость и всемогущество? Коль скоро человек «обречен» Богом на свободу, потенциально заключающую в себя возможность творить зло, а Бог не препятствует человеческому безумному выбору, Божественное всемогущество оказывается под вопросом. А если свобода человека относительна и иллюзорна, и Бог Сам творит или позволяет твориться злу, что происходит с Божественной всеблагостью? Здесь человек оказывается пред выбором: либо Бог всемогущ, но не всеблаг, либо Он всеблаг, но не всемогущ.

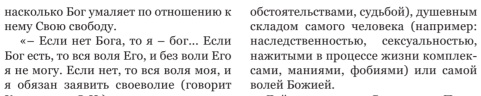
Рождающееся из этой антиномии противоречие сводится к тому, что свобода Бога ограничена, если не сведена на нет волей человека. Или - наоборот: человек свободен ровно настолько, нему Свою свободу.

- «- Если нет Бога, то я бог... Если Бог есть, то вся воля Его, и без воли Его я не могу. Если нет, то вся воля моя, и я обязан заявить своеволие (говорит Кириллов. - О.Н.).
- Своеволие? А почему обязаны? (спрашивает Петр Степанович Верховенский. - О.Н.).
- Потому что вся воля стала моя. Неужели никто на всей планете, кончив Бога и уверовав в своеволие, не осмелится заявить своеволие, в самом полном пункте?»

«Всякий, кто хочет главной свободы, тот должен сметь убить себя... Дальше нет свободы... Кто смеет убить себя, тот Бог. Теперь всякий может сделать, что Бога не будет и ничего не будет...».

Действительно, самоубийство - предельный случай отрицания Бога с Его всемогуществом и манифестации человеческого своеволия. Но оно же - и свидетельство помрачения человеческого ума. Недаром герой Достоевского обнаруживает перед самоубийством явные признаки безумия.

Противоположная точка зрения сводится к тому, что человеческая воля полностью определена и ограничена необходимостью (объективными



Лействительно, в Священном Писании есть множество свидетельств неограниченного Божественного произвола. Воистину Бог творит все, что **хочет** (Пс. 113, 11; 134, 6), и нет Ему ни преград, ни закона, ни необходимости, ни долженствования. В руке Его и мы и слова наши, и всякое разумение и искусство делания (Прем. 7, 16). Я умерщвляю и оживляю, Я поражаю и Я исцеляю, и никто не избавит от руки Моей (Втор. 32, 39). У Меня отмщение и воздаяние (Втор. 32, 35). **И даже в человеках** Бог производит и хотение и действие (Флп. 2, 13). Даже помилование – и то зависит не от желающего и не от подвизающегося, но от Бога милующего. Кого хочет, милует; а кого хочет, ожесточает. Ты скажешь мне: «за что же еще обвиняет? Ибо кто противостанет воле Его?» (Рим. 9, 16, 18-19).

Казалось бы, о какой свободе человеческой воли может идти речь, если человек всецело зависит от Бога, имеющего власть жизни и смерти (Прем. 16, 13) и распоряжающегося даже «хотениями и действиями» Своих созданий? А ты кто, человек, что споришь с Богом? Изделие скажет ли сделавшему его: «зачем ты меня сделал?» Не властен ли горшечник над глиною, чтобы из той же смеси сделать один сосуд для почетного употребления, а **другой для низкого**? (Рим. 9, 20-21).

Это может навести на мысль, что человек всецело пребывает во власти произвола своего Создателя: кого Он захочет спасти, того и спасет, кого захочет погубить, того и погубит. Вот Бог говорит неоднократно: Я ожесточу **сердце фараона** (ср.: Исх. 4, 21). И, стало быть, фараон, ожесточаясь по воле Божией, вроде бы уже и не властен над самим собой. Сам он вроде бы и не

повинен в своем грехе, произошедшем по причине этого ожесточения. Значит, фараон несвободен и в таком случае невиновен. Или Бог возвещает через пророка Иезекииля: и возьму из плоти их сердце каменное, и дам им сердие плотяное (Иез. 11, 19). Из этого как будто следует, что хранить заповеди Бог дает Своим избранным, которым жалует это плотяное сердие взамен каменного. Но это означает, что и они, эти избранные, не свободны, а предопределены к спасению. Но в чем же тогда достоинство этой «запрограммированной» праведности?

Подобные вопросы часто бывают камнем преткновения в рассуждениях о свободе человека и Божием Промысле. Однако они свидетельствуют о том, что задающий их смешивает разные планы бытия, исчерпывая действия Промысла исключительно сферой временной и земной. Меж тем человеку дано еще в земной жизни услышать глаголы вечной жизни (Ин. 6, 68), и судьба его в вечности определяется его жизнью во времени. Благой Промысл Божий состоит в том, чтобы спасти каждого человека. Но в воле самого человека принять или отвергнуть свое спасение: Вот, я сегодня предложил тебе жизнь и добро, смерть и зло. ... жизнь и смерть предложил я тебе, благословение и проклятие. Избери жизнь, дабы жил ты и потомство твое, любил Господа Бога твоего, слушал глас Его и прилеплялся к Нему (Втор. 30, 15, 19-20).

Бог возвещает Своему созданию через пророка Михея: О, человек! сказано тебе, чтО – добро и чего требует от тебя Господь: действовать справедливо, любить дела милосердия (Мих. 6, 8). Он взывает к Своему народу через пророка Исаию: Если захотите и послушаетесь, то будете вкушать блага земли; если же отречетесь и будете упорствовать, то меч пожрет вас: ибо уста Господни говорят (Ис. 1, 19-20). Он выводит Израиль из земли рабства, кормит небесной манной, дает заповеди, возвещает ему Свою волю, наконец, посылает ему Своего Сына и на протяжении всего земного пути человека содействует спасению Своего народа... Однако Он никого не привлекает к Себе насильно, ни на кого не накладывает бремя рабства, не переламывет ничью волю. Человек остается свободным: он до последнего издыхания



волен принять замысел Божий о себе или отвергнуть. И тогда Бог волен воздать каждому по делам его: тем, которые постоянством в добром деле ищут славы, чести и бессмертия, - жизнь вечную; а тем, которые упорствуют и не покоряются истине, но предаются неправде, - ярость и гнев (Рим. 2, 6-8).

Итак, Господь все дает человеку для его спасения, велет его к жизни вечной такими путями, на которых все, что ни случилось бы с ним, содействовало бы этой благой цели. Однако проявления Промысла Божиего далеко не всегда вписываются в земную логику человеческого разумения. Прежде всего, благость Божия ведет к покаянию (Рим. 2, 4). Это значит, что человек волен обратить любое зло, совершенное им и попущенное Богом, в покаянный плач. Даже и фараон, видя плоды своего ожесточенного сердца, мог бы положить начало своему исправлению. Мог бы, но так и не покаялся.

Порой одно и то же волеизъявление Божие производит в разных людях разные действия, и это зависит уже исключительно от их воли. Земля, пившая многократно сходящий на нее дождь и произращающая злак, полезный тем, для которых и возделывается, получает благословение от Бога; а производящая терния и волчцы негодна и близка к проклятию, которого конец - сожжение (Евр. 6, 7-8). Так, один и тот же дождь вызывает к жизни благие плоды и сорняки.

Порой человек, привыкший жить по своему «плотскому мудрованию», не знает истинной пользы своей. То, что представляется ему крахом его земных попечений, может оказаться величайшим благом для его «внутреннего» человека. И напротив, земная удача может послужить ему соблазном, подталкивающим к гибели. Какая польза человеку, если он приобретет весь мир, а душе своей повредит? или какой выкуп даст человек за душу свою? (Мф. 16, 26).

Человеческая жизнь исполнена историями губительных соблазнов, которые приступали к человеку под видом житейского благополучия и успеха. Вот маленький абсурдный сюжет на эту тему: «N., директор завода, молодой, со средствами, семейный, счастливый, написал «Исследование X го водяного источника», был расхвален, был при-



глашен в сотрудники, бросил службу, поехал в Петербург, разошелся с женой, разорился – и погиб».

Впрочем, об этом же говорится и в евангельской притче: у одного богатого человека был хороший урожай в поле; и он рассуждал сам с собою: что мне делать? некуда мне собрать плодов моих? И сказал: вот что сделаю: сломаю житницы мои и построю бОльшие, и соберу туда весь хлеб мой и всё добро мое, и скажу душе моей: душа! много добра лежит у тебя на многие годы: покойся, ешь, пей, веселись. Но Бог сказал ему: безумный! в сию ночь душу твою возьмут у тебя; кому же достанется то, что ты заготовил? Так бывает с тем, кто собирает сокровища для себя, а не в **Бога богатеет** (Лк. 12, 16-21).

Преподобный Исаак Сирин утверждал, что вне искушений человек не может усмотреть Промысл Божий, напротив: Промысл познается человеком в том, что Бог непрестанно посылает ему печали. Действительно, ведь Христос обещал Своим ученикам: В мире будете иметь скорбь; но мужайтесь: Я победил мир (Ин. 16, 33).

Мало того, порой Промысл Божий попускает греховные поползновения и помыслы, приводя через них человека к смирению.

«В нашей воле подвизаться в добре и уклоняться от худого... Постыждаемые бесчестием, мы боимся, возбуждаемые же честью, приносим благодарение Богу и простираемся к добродетели. Бог умножил сих пестунов, чтобы ты, освободившись от них... не забыл Господа Бога твоего, не уклонился от Него и не впал в многобожие... <...> Потому-то страданиями и страстями Бог умножил в сердце твоем памятование о Нем... Ибо откуда узнать бы тебе такую Его промыслительность и благопопечительность, если бы не встретилось тебе ничего противного?»

Скорби и страдания, посылаемые человеку, имеют промыслительный и спасительный смысл, о котором свидетельствует Священное Писание: Кого Я люблю, тех обличаю и наказываю (Откр. 3, 19); кого любит Господь, того наказывает (Притч. 3, 12). Это, разумеется, никак не может вместить в себя куцый житейский разум. Именно он принимается роптать на Бога при столкновении с земными печалями и невзгодами. Однако Про-

мысл Божий, даже и проводя человека **долиною смертной тени** (Пс. 22, 4), не оставляет Своего попечения о душе человека и не дает ему скорбей, превозмогающих его силы: **верен Бог, Который не попустит вам быть искушаемыми сверх сил, но при искушении даст и облегчение, так чтобы вы могли перенести** (1 Кор. 10, 13).

Ибо «Бог оставляет в пренебрежении тех, кого признает недостойными исправления... Поэтому нужно думать, что те, которые удостоились бичевания и исправления от Господа, принимаются уже в разряд сынов и удостаиваются любви Божией».

Даже и богооставленность может иметь для человека промыслительный, «домостроительный», спасительный смысл. Преподобный Максим Исповедник указывает на четыре вида богооставленности. «Первый - домостроительная богооставленность, как это было с Господом, дабы через кажущуюся богооставленность были спасены покинутые. Второй - богооставленность ради испытания, как это случилось с Иовом и Иосифом, дабы явить одного столпом мужества, а другого - столпом целомудрия. Третий - богооставленность ради отеческого назидания, как это произошло с Апостолом, дабы, смиряясь, он сохранил бы изобилие благодати. Четвертый - богооставленность в силу отпадения [от Бога], как это произошло с иудеями, дабы они, наказываемые, могли бы обратиться к покаянию».

Путь спасения человека лежит через обретение им полного упования на милосердную волю Божию, веру в то, что у него и волосы на голове все сочтены (Мф. 10, 30). Именно поэтому трудно надеющимся на богатство войти в Царствие Божие! (Мк. 10, 24). И Господь порой сокрушает в человеке эти земные надежды: разоряет того, кто уповал на свой земной достаток, лишает земных покровителей того, кто уповал на князей, на сына человеческого (Пс. 145, 3), отнимает талант у того, кто рассчитывал сберечь его, надежно зарыв в землю. Он низлагает в человеке все ложное. препятствующее спасению, и призывает его к Себе. Ибо только **уповающие** на Господа наследуют землю (Пс. 36, 9).

Промысл Божий не есть раз и навсегда застывшее предопределение: он меняется в зависимости от духовного состояния тех, на кого он направлен: Иногда Я скажу о каком-либо народе и царстве, что искореню, сокрушу и погублю его; но если народ этот, на который Я это изрек, обратится от своих злых дел, Я отлагаю то зло, которое помыслил сделать ему. А иногда скажу о каком-либо народе и царстве, что устрою и утвержу его; но если он будет делать злое пред очами Моими и не слушаться гласа Моего, Я отменю то добро, которым хотел облагодетельствовать его (Иер. 18, 7–10).

Так Бог отверг царя Саула, которого некогда благословил на царство, за то, что тот не послушался Его повелений, и избрал Давида, дабы он стал царем Израиля. Господь отнял Свое благословение и у Соломона за грех идолослужения: за то, что так у тебя делается, и ты не сохранил завета Моего и уставов Моих, которые Я заповедал тебе, Я отторгну от тебя царство и отдам его рабу твоему (3 Цар. 11, 11).

И наоборот: Господь простил покаявшихся жителей Ниневии и вернул им Свое благоволение: И увидел Бог дела их, что они обратились от злого пути своего, и пожалел Бог о бедствии, о котором сказал, что наведет на них, и не навел (Иона 3, 10).

Очевидно, что антиномия Божиего всемогущества и человеческой свободы не может быть рационально разрешима: она решается лишь в плане вечности, в плане спасительного замысла Бога о человеке. И при этом ни один из полюсов ее не может быть упразднен: если в жертву приносится Божие всемогущество, то сама идея Бога ставится под сомнение. Но если ради утверждения идеи Бога попирается богоподобная свобода человека, идея добра и ответственности становится проблематичной.

Однако Священное Писание утверждает реальность сверхрационального синтеза: всемогущий Господь (премудрый, всеведущий, всеблагой), по самому определению Своего всемогущества (премудрости, всеведения, всеблагости), имел полную власть сотворить существо, обладающее непосредственно Ему Самому неподвластной свободой. Создать такой огромный камень, который Он Сам не мог бы поднять.

Всякую мерзость Господь ненавидит, и неприятна она боящимся Его. Он от начала сотво-



рил человека и оставил его в руке произволения его. Если хочешь, соблюдешь заповеди и сохранишь благоугодную верность. Он предложил тебе огонь и воду: на что хочешь, прострешь руку твою. Пред человеком жизнь и смерть, и чего он пожелает, то и дастся ему. Велика премудрость Господа, крепок Он могуществом и видит всё. Никому не заповедал Он поступать нечестиво и никому не дал позволения грешить (Сир. 15, 13–18, 20).

Творец вложил в человека свободное произволение, и это означает, что всемогущий Бог свободно ограничил Свое всемогущество ради того, чтобы сотворить свободу, которую Он пожелал даровать человеку. Свобода же лишь тогда и свобода, когда никто не властвует над ней и никто не распоряжается ею, кроме ее обладателя. Бог захотел, чтобы эта свобода свободно признала Его власть, свободно припала к Его всеблагости, свободно поклонилась Его Красоте. Сын Мой! отдай сердце твое Мне, и глаза твои да наблю**дают пути Мои** (ср.: Притч. 23, 26). И чтобы это произошло не потому, что человек - наемник у Своего господина или послушный раб на службе у великого инквизитора, то есть не по причине человеческого поражения и слабости в противостоянии Божиему Промыслу и Божией власти, а по любви к Господу, по вольному избранию, по свободному признанию своего богосыновства: Если заповеди Мои соблюдете, пребудете в любви Моей (Ин. 15, 10).

Однако в вопросе о взаимоотношении Бога и человеческой свободы возникает еще одна антиномия: Бог хочет, чтобы человек был Его рабом,— и Бог не хочет, чтобы человек был Его рабом, но—возлюбленным чадом (ср.: Еф. 5, 1), сыном (ср.: Мф. 5, 45), другом (ср.: Ин. 15, 14). Бог хочет, чтобы человек всецело доверился и предался Ему, и только Ему одному: Я Господь, Бог твой; да не будет у тебя других богов перед лицем Моим (Втор. 5, 6) [2].

И при этом Бог не попирает свободной воли человека, оставляя ему до самого последнего вздоха возможность свободного произволения. Поклонение Богу не превращает человека в "автомат добра", в человеке всегда при этом остается свобода предпочтения одной ценности перед другими, свобода творческого выбора и решения. В этом есть и определенный риск: даже и подвижники, почти достигавшие пределов

совершенства, не были застрахованы от соблазнов произвола – от падений, и падений великих. Это с одной стороны.

С другой стороны – Христос сказал: познАете истину, и истина сделает вас свободными (Ин. 8, 32). Истина дарует человеку свободу, но не уничтожает ее. Свобода в добре не есть самоубийство свободы (Фихте), но ее высшее осуществление. Человек становится тем более свободным, чем полнее он пребывает в истине. Ибо, где Дух Господень, там свобода (2 Кор. 3, 17). И Господь сказал Своим ученикам: Я уже не называю вас рабами, ибо раб не знает, что делает господин его; но Я назвал вас друзьями, потому что сказал вам все, что слышал от Отиа Моего (Ин. 15, 15). Слышание и следование вечным глаголам освобождает человека, превращает его из раба в друга Христова: Вы дру**зья Мои** (Ин. 15, 14). В конечном счете, Божественная благодать ведет человека к обожению, в царство свободы из царства необходимости. Если Сын освободит вас, истинно свободны будете (Ин. 8, 36).

> Олеся Николаева https://lib.pravmir.ru/library/ readbook/2423#part\_43974

# Казанская

4 ноября – день Казанской иконы Божией Матери. Казанская икона одна из самых

почитаемых в нашей стране. Наверное, у каждого в доме есть этот образ.

Одной из первых икон в моем доме была Казанская икона. Обычно именно этой

иконой благословляют молодых к венцу, именно ее вешают у детских кроваток.

Но какова история этого образа, давайте сейчас вспомним поподробнее.



Через некоторое время после покорения Казани молодым царем Иваном Васильевичем Грозным, учреждения им Казанской епархии и успешного распространения христианства, магометане стали оказывать сильное сопротивление. Пожар 1579 года, истребивший половину Казанского кремля и прилегавшую часть города, они расценили как гнев «русского Бога». Именно в это время в Казани была явлена милость Божия через чудесное обретение иконы Богоматери, получившей по этому случаю наименование Казанской. А было это так: Девятилетней Матроне, дочери стрельца, во сне явилась Матерь Божия и повелела сообщить архиепископу и градоначальникам, чтобы они извлекли из земли Ее образ, указав место на пепелище, где копать. Никто не обратил внимания на слова ребенка. Тогда сама девочка взялась за заступ, стала копать и нашла икону Богоматери, обернутую в ветхий суконный рукав. Лик иконы был ясный, будто только из-под пера иконописца. Узнав о чуде, архиепископ с градоначальниками торжественным крестным ходом пришли на место чудесного обретения иконы и перенеси ее в церковь Николы Тульского, а затем после молебна — в Благовещенский собор.

После того как архиепископ с воеводами отправили Ивану Грозному подробное описание обретения иконы с точным ее списком, тот повелел строить на месте явления женский монастырь. Первыми постриженицами обители стали отроковица Матрона и ее мать. В 1594 году здесь был заложен Казанский собор. Спустя два века императрица Екатерина II подарила Казанской новую ризу, главным украшением которой стала бриллиантовая корона.

Явление Казанской иконы знаменовало начало многовекового продвижения России на восток. Через открытое взятием Казани окно в Азию Православие просветило всю Сибирь вплоть до Тихого океана. Однако в 1904 году святой образ исчез. Он был украден и долгое многолетнее следствие ни к чему не привело. Все время, пока образ Казанской находился в соборе Богородицкого

монастыря, России ничего не угрожало с востока. А как только пропала Заступница, страну постигло поражение в Русско-японской войне 1905 года. А в 30-х годах новые власти страны разрушили и Казанский собор вместе со всем Богородицким монастырем.

В наше время день Казанской иконы 4 ноября стал выходным в память событий 1612 года, когда православное воинство во главе с Мининым и Пожарским вошло в Московский Кремль, неся с собой список с иконы Казанской Богородицы, и изгнало оккупантов-поляков. На Красной площади был выстроен Казанский собор, в котором поместили список Казанской иконы.

Заступница усердная, Мати Господа Вышняго, хранила нашу страну в смутные времена. Будем усердно молиться и просить Божией помощи и мы, современные христиане, и надеяться, что Матерь Божия и далее не оставит нас и сохранит Россию под Своим Покровом!

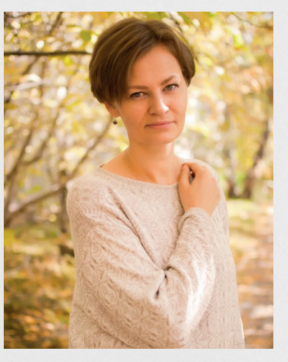
«Ноябрь, погода переменчива, То снег, то дождь, четвертое число, Зажгу лампаду я сегодня вечером И помолюсь, невзгодам всем на зло. Перед Казанской

Перед Казанскои
Божией Матери иконой,
Закрыв ладонью голову свою,
Колени преклоню в земном поклоне
И о грехах своих слезу пролью.
Пречистая, прости мои сомнения,
Я пред Тобой такой, какой я есть,
Понурый раб своих страстей и лени,
Как лист оторванный,
то там, то здесь.

Спаси меня, Царя Благого Мати, Под Свой Покров Державный приюти, Прости меня, я буду верить, ждать, Что Ты позволишь мне Тебя найти!»

Виктор Малеванный При написании статьи использовались материалы православных сайтов

# Мы стали слышать тишину



Очень многое поменялось в нас за этот год. Мы стали ближе к земле, мы стали больше про нее знать.

Первое время мы гуляли и фотографировали все растения, чтобы узнать их название в Яндекс. Мы стали больше замечать. Мы острее ошушаем, как просыпается и засыпает земля. Мы каждый день видим звезды!!!!!

Вообще, мир воспринимается по-другому, когда ты живешь на земле. Я еще не поняла, как описать эти чувства, они пока не очень знакомы.

Ты словно слышишь тишину. Разговариваешь с капельками росы.

Ты вроде одинок, так как далеко от города (у нас рядом живут круглый год только 2 дома), и в тоже время рядом с тобой весь мир.

Чувства стали другими. Дни проходят иначе, кажется, что каждый день имеет больше признаков. Ты проживаешь день, замечая каждую его минуту.





# Книга про свободу

## Уйти от законничества, дойти до любви



Это последняя книга скончавшегося на Рождество 2018 года протоиерея Сергия Овсянникова, настоятеля православного прихода в Амстердаме. Поставленный в ней вопрос о том, как человеку воспринимать свою свободу и свои страхи, возник у автора, наверное, в самое актуальное время и в самом подходящем для этого месте — тюрьме, куда он попал, находясь на службе в Советской Армии. Именно в карцере родилась идея, ставшая основой этого произведения: «Свобода может быть только в Боге».

Когда-то, много лет назад, митрополит Антоний Сурожский, рукополагая будущего отца Сергия, сказал ему: «Учись быть собой». Быть свободным и быть собой — это не одно и то же? Об этом, а также о том, как человечество потеряло свободу, о страхе и о страсти как тупиках на пути и о творчестве как выходе на волю — эта книга.

Надо сразу предупредить: вопросов здесь больше, чем ответов, да и те, что есть, не претендуют на роль неких ноу-хау в области философии. И это большое преимущество книги, которая приглашает вместе с автором пройти этот тернистый путь. К счастью, терниями таких, на первый взгляд, отстраненных рассуждений усажены не все двести с лишком страниц. Каждый найдет для себя что-то полезное. Взять, к примеру, интереснейший разбор восьми смертных грехов — когда и откуда взялось такое число, как они «мутировали» в ногу с техническим прогрессом и самое главное — как теперь с ними бороться. Подход к «материям» здесь по-западному въедливый и практический.

К слову, о Западе. Конечно, отец Сергий, как старый эмигрант, не упускает возможности сравнить две страны и, сам пожив в логове полумифического «зверя», не обходит вниманием химеру европейского демократического загнивания. Декларируемая свобода всего на свете, как это обычно и бывает, подразумевает множество нюансов, и чтобы их осмыслить, потребуется много труда.



### Об авторе:

Родился Сергий Овсянников в Ленинграде в 1952 г. Учился на физическом факультете Ленинградского государственного университета, служил в артиллерийской разведке. После армейской службы работал в НИФИ — Научно-исследовательском институте физики. В 1980 г. поступил в Ленинградскую семинарию и окончил ее за два года. В 1986 г. окончил Ленинградскую духовную академию со званием «кандидат богословия». В 1987 г. был рукоположен во дьякона митрополитом Алексием (впоследствии Патриарх Алексий II). Служил в деревне Вырица.

В 1989 г. проходил стажировку по библеистике в Лондоне.

В 1990 г. в Лондоне митрополитом Антонием Сурожским рукоположен во священника и направлен на служение в Амстердам. Работал в Объединенных библейских обществах консультантом по переводу Священного Писания.

С 1994 г. является директором Русской школы в Амстердаме

С 1999 г. - настоятель Свято-Никольского прихода Русской Православной Церкви г. Амстердама.

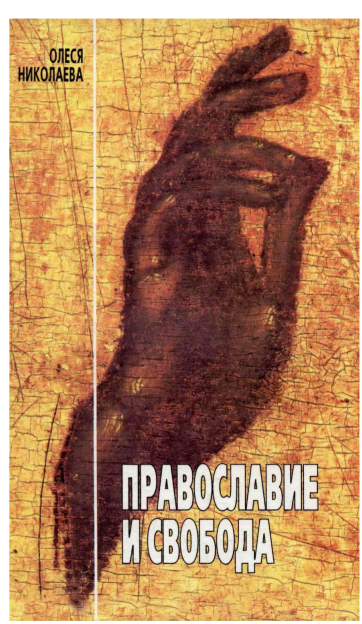
https://www.labirint.ru/reviews/goods/617922/ https://www.lavkafoma.ru/product/kniga-pro-svobodu-uyti-ot-zakonnichestva-doyti-do-lyubvi https://foma.ru/protoierej-sergij-ovsyannikov-kniga-pro-svobodu.html

# Книга Олеси Николаевой «Православие и свобода»

Книга Олеси Николаевой «Православие и свобода» несомненно отмечена Божиим даром приумноженного таланта. В центре ее внимания – проблема свободы воли, то есть та проблема, которая являлась мучительным вопросом для многих (и часто – выдающихся) умов, не просвещенных светом боговедения, но которая получает свое естественное разрешение лишь в невечернем свете Откровения. Ведь именно в лучах его открывается тот незыблемый факт, что свобода, то есть, по словам В. Лосского, "способность определять себя из самого себя", и "придает человеку отличающую его особенность: быть сотворенным по образу Божию, ту особенность, которую мы можем назвать личным его достоинством"1. Грехопадение исказило и извратило это первозданное достоинство. "Непослушанием Богу, которое проявилось как творение воли диавола, первые люди добровольно отпали от Бога и прилепились к диаволу, ввели себя в грех и грех в себя (см.: Рим.5:19) и тем самым в основе нарушили весь моральный закон Божий, который является не чем иным, как волей Божией, требующей от человека одного сознательного и добровольного послушания и вынужденной покорности"2. Правда, свобода воли как изначальный дар Божий не была полностью утеряна человеком, но вернуть ее в прежней чистоте он сам по себе не был уже способен. Это было по силам только Спасителю мира. Поэтому, как говорит преподобный Иоанн Дамаскин, "Господь, пожалев собственное творение, добровольно принявшее страсть греха, словно посев вражий, воспринял болящее целиком, чтобы в целом исцелить: ибо "невоспринятое неисцеляемо". А что воспринято, то и спасается. Что же пало и прежде пострадало, как не ум и его разумное стремление, то есть воление? Это, стало быть, и нуждалось в исцелении – ведь грех есть болезнь воли. Если Он не воспринял разумную и мыслящую душу и ее воление, то не уврачевал страдание человеческой природы – потому-то Он и воспринял воление". А благодаря такому восприятию Спасителем человеческой воли и для нас открылся путь к Царству Божиему - путь узкий и тесный, но единственный. И Царство это – лишь для свободно избравших сей путь, и стяжается оно одним только подвигом высшей свободы, то есть добровольным подчинением воле Божией.

Об этом и говорится в книге Олеси Николаевой. Великим достоинством ее, на наш взгляд, является тот факт, что о свободе здесь пишется свободно. Композиция книги, ее стиль, речевые обороты — свободны. Мысль течет плавно, не бурля мутным потоком перед искусственными плотинами ложных антиномий приземленного рассудка. Но чувствуется, что свобода эта — плод многих духовных борений автора, прошлых исканий и смятений, то есть плод личного духовного опыта. Именно такой "опытный" характер и придает сочинению Олеси Николаевой убедительность.

Безусловно, ее книга — отнюдь не богословско-научный трактат и не претендует на это. Отсюда вряд ли можно требовать от автора предельной и ювелирной точности формулировок и отдельных высказываний. Данная книга — скорее богословско-философское эссе или даже богословско-публицистическое и апологетическое произведение. Но, будучи



таковым, сочинение Олеси Николаевой целиком зиждется на Священном Писании и святоотеческом Предании, что является, несомненно, великим достоинством его. А литературный талант автора делает сокровищницу Писания и Предания доступным для широкого круга православных читателей, что в настоящее время представляется особенно насущным. Поэтому, думается, книга Олеси Николаевой привлечет внимание как людей, сведущих в богословии, так и тех, которые только вступают в "притвор" боговедения.

профессор Московской Духовной Академии и Семинарии, доктор церковной истории А. И. Сидоров https://azbyka.ru/pravoslavie-i-svoboda-nikolaeva

# Паломники Сосновоборска посетили п.Большая Мурта –

место ссылки известного врача и православного святого Луки (Войно-Ясенецкого)



Поселок Большая Мурта, что раскинулся на Енисейском тракте, стал временным пристанищем арестанта Войно-Ясенецкого, прибывшего туда отбывать ссылку за свою твердую веру в Бога и горячие проповеди. 10 месяцев (1940-1941гг.) провел св. Лука в глухом сибирском уголке, не оставляя свою врачебную практику. Лечил простой народ, трудился, ставил на ноги безнадежных больных, писал 2-ю часть «Очерков гнойной хирургии» – учебное пособие сегодняшних студентов – будущих врачей.





19 сентября группа, организованная паломническим центром Введенского храма, отправилась в поселок Большая Мурта «по следам» святого Луки. До сих пор существует здание больницы, в которой работал профессор, операционная, процедурный кабинет и даже высокая старая ель и пенёчек возле неё - излюбленное место святителя для уединения и молитвы. Недалеко от поселка есть источник, куда врач приходил за водой, чтобы изготавливать лекарства. И, конечно, в Большой Мурте есть храм, освященный в честь святителя Луки (Войно-Ясенецкого), построенный в 2007г. Там паломники остановились, чтобы поучаствовать в Богослужении, приложиться к иконе с частичкой мощей св. Луки.







«Я люблю этот храм, хотя многие говорят, что ничего особенного в его истории и архитектуре нет, - поделилась своими мыслями организатор поездки Анастасия Алексейцева, - простой, незамысловатый, он как бы растворяется в одноэтажных домах старинного поселка. Его не видно издалека, и серые купола его не отражают свет солнца. Он не наряжен и не готов радовать глаза своим внешним блеском и сиянием. Этот храм - образ самого святителя Войно-Ясенецкого, который приехал сюда и устроился на должность больничной прачки, жил в крайней бедности, но несмотря на это, продолжал помогать людям, спасать их и обращать ко Христу. Когда стоишь в этом храме со свечою в руках, необыкновенная тишина заполняет всё твоё

существо. Всё, что раньше казалось невозможным, вдруг теряет окраску своей безысходности. Это святое место. Это красивый храм. И красота его не во внешнем блеске, а в Духе Святом, что спускается здесь на молящиеся сердца». Анастасия Алексейцева также рассказала о том, что в 2017г. на территории районной больницы была построена еще одна церковь святого Луки.

Для паломников после Литургии была проведена интересная экскурсия, организована трапеза на источнике. Никто не заметил, как наступил вечер, и пришлось отправиться в обратный путь. Путь, которым когда-то шел великий русский святой...

Анастасия Алексейиево

# Как попугай заслужил свободу

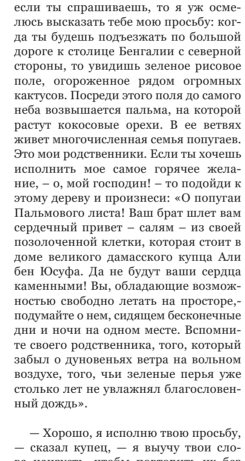
Давным-давно в одном из городов Сирии у купца Али бен Юсуфа был красивый и мудрый попугай, который умел говорить на человеческом языке. Купец держал его в драгоценной клетке с золотыми прутьями. Однажды, отправляясь в далекую дорогу, купец собрал всех своих домочадцев и, прощаясь с ними, сказал:

— Я покидаю вас надолго. Еду в жаркую Бенгалию. Скажите мне, что привезти вам из чужих стран. Откройте мне, какие у вас желания, а я уж постараюсь их исполнить.

Жена купца попросила его привезти ей жемчуг розового цвета, который ответил попугай. – Я благодарю тебя можно найти лишь в раковинах, живущих в глубинах южных морей. Сыновья захотели иметь мячи из индусского каучука, растущего в джунглях. Дочери мечтали об узорчатых тканях из шелка, легкого, как предрассветный туман.

А когда все уже высказали свои желания, Али подошел к клетке с попугаем и спросил:

- А ты, мой пестрый дружок, что хотел бы ты получить от меня в подарок, когда я вернусь из путешествия?



О мой господин и владыка!

за все. И еды, и питья мне хватает. Но

- сказал купец, - я выучу твои слова наизусть, чтобы повторить их без

И отправился Али бен Юсуф в далекий путь в Индию. Там он вскоре распродал все свои товары, которые привез с собой на двенадцати верблюдах и пятистах вьючных мулах и ослах. Готовясь уже в обратный путь, купец вдруг вспомнил о слове, данном попугаю. Он отправился по северной дороге, ведущей к столице Бенгалии, и уже издалека, посреди рисового поля, огороженного огромными кактусами, различил высокую пальму, переросшую все окружающие деревья.



далеко отсюда в клетке из позолоченных прутьев, которая находится в доме знатного дамасского купца Али бен Юсуфа. Да не будут ваши сердца каменными! Вы, обладающие возможностью свободно летать на просторе, подумайте о нем, сидящем бесконечные дни и ночи на одном месте. Вспомните своего родственника, того, который уже забыл о дуновении ветра на свободе, того, чьи зеленые перышки уже столько лет не увлажнял благословенный дождь.

**ДЕТСКАЯ СТРАНИЧКА** 

Он кончил говорить и взглянул вверх, на верхушку пальмы, и вдруг даже вскрикнул от удивления: вверху, на дереве, воцарилась тишина, ни один лист на нем даже не дрогнул, как будто сразу же умерло оно вместе со своими обитателями, еще минуту тому назад шумными, крикливыми, веселыми, а теперь лежавшими внизу, на земле, бесчувственными и безжизненными.

- Что за странная история? - подумал Али. — Очевидно, мой попугай великий волшебник, если мог он, раз-

себе домой. Огромная радость водворилась в его семье. Купец роздал леем своим домочадцам прекрасные дары, жене - жемчуг, розовый, как утренняя заря, сыновьям - мячи из индусского каучука, дочерям - наряды из узорчатых тканей, что были легче утреннего тумана. Только попугая он избегал и даже не поздоровался с ним, отводя глаза от позолоченной клетки.

Наконец, попугай сам обратился к

— О, мой господин и владыка! Всех в этом доме ты щедро одарил, только меня одного обошла твоя щедрость. Чем же обидел я сердце твое, что ты даже не хочешь взглянуть на своего верного раба?

- Я передал твое «салям» попугаям Пальмового листа, - печально произнес Али. - Но неисповедимы пути Судьбы! Вместо счастья твой привет принес смерть тем, кто услышал его. Не успел я произнести до конца слова твоего привета, как все попугаи Пальмового листа пали замертво на землю.

Сказав так, он отвернулся от клетки, чтобы выйти из комнаты. Но его маленький сынок вдруг закричал:

«Попугай умер! Попугай умер!»

Все повернулись к клетке и увидели, что попугай упал со своей золотой жердочки, вытянул ножки и лежит неподвижно, как мертвый.

- Ax, - воскликнул купец, - какая жалость, я так его любил, я так был к нему привязан! Зачем я рассказал ему! Видно сердце его не выдержало, когда он узнал о смерти своих сестер и братьев. А я, несправедливый, еще подозревал, что это ои убил их своим проклятием!

И купец велел слугам вынести попугая из клетки. Вошел слуга, схватил птицу за крылышко и изо всех сил швырнул се через окно в сад.

Умный попугай только этого и ждал. Как только он очутился на вольном воздухе, он тут же развернул свои сложенные крылья и полетел далеко-далеко в поля и леса. А оттуда пустился еще дальше, до самой Бенгалии, где присоединился к своему роду Попугаев Пальмового листа, которые подали столь мудрый знак своему брату в клетке...

Великая радость и большой праздник был в царстве попугаев; а старая Пальма радовалась вместе со своими жителями и весело шелестела своими перистыми листьями.

> https://l-skazki.ru/sirijskie/3990kak-popugaj-zasluzhil-svobodu.html



# В 2021 году исполнилось 80 лет подвигу партизанки Зои Космодемьянской

29 ноября 1941 года погибла 18-летняя партизанка Зоя Космодемьянская. Она была публично казнена фашистами в деревне Петрищево Московской области. Подвиг юной Зои, не выдавшей военных тайн не смотря на долгие пытки – это олицетворение крепости духа русского народа.

## А. Барто

## Партизанке Пане (Ученице 10 қласса)

Избивали фашисты и мучили, Выгоняли босой на мороз. Были руки веревками скручены, Пять часов продолжался допрос.

На лице твоем шрамы и ссадины, Но молчанье ответом врагу... Деревянный помост с перекладиной, Ты босая стоишь на снегу.

Нет, не плачут седые колхозники, Утирая руками глаза, – Это просто с мороза, на воздухе Стариков прошибает слеза.

Юный голос звучит над пожарищем, Над молчаньем морозного дня: - Умирать мне не страшно, товарищи, Мой народ отомстит за меня!

Юный голос звучит над пожарищем: - Умирать мне не страшно товарищи. Народная песня

# Шишина. Ни огонька, ни звука...

Тишина. Ни огонька, ни звука В полутьме деревья тихо спят. В тыл врага без шороха и звука Партизанский уходил отряд.

Шли и старики, и комсомольцы, Над рекой туманился рассвет, С ними уходила добровольцем Девушка семнадцати лишь лет.

Девушка в поношенной кубанке Обрывала связи, жгла мосты, И отряд гордился партизанкой – Комсомолкой Зоей из Москвы.

Это было зимнею порою. Отступая, враг поджег село, И повесили фашисты Зою По утру, лишь только рассвело.

Умерла... Но ты среди народа, И клянемся, дорогая Зоя, За тебя врагам мы отомстить.

А. Шепкин

## Посвящение Зое Космодемьянской

Ей восемнадцать: скромна, стройна. Лесятый закончен класс. Боится мышей. Ночью одна Не выйлет из лома полчас.

Пришла в сорок первом беда – война! Родина – мать зовет! Темная ночь – через лес одна В тыл к врагу бесстрашно идет.

Конюшню спалила, вторая горит. Чужая послышалась речь... Поздно бежать. Враг поднят, спешит, Третью успеть бы, поджечь.

Вмиг керосин расплылся под стрехой. Лютый мороз. Озноб. Вспыхнула спичка. Удар – часовой Прикладом свалил в сугроб.

Тревога! Солдаты подняты в ружье. Зверски пытали. Молчит. Утром решили повесить ее –



## Осенний десерт

Что лучше сочного яблока – это запеченное яблоко с насыщенным чизкейком. Добавьте карамельный соус, крошки из крекеров и орехи, чтобы получить лучший десерт ноября.

#### • Ингредиенты:

6 яблок

200 г сливочного сыра (мягкого)

1/4 стакана сахара

1 ч.л. ванили

1 яйпо

1 ч.л. корицы

по желанию: крошки крекерный, стущенка или карамельный соус, орехи

#### • Приготовление:

- 1. Обрезать с плодов верхушки и удалить все, что внутри.
- 2. В емкости к сливочному сыру добавить сахар и хорошо вымешать. Затем — ваниль, яйцо и корицу и смешивать до однородной массы. Погрузить смесь внутрь яблок на  $\square$  от
- 3. Расставить яблоки с начинкой на противне на расстоянии друг от друга. Запекать при 180° С примерно 20-25 минут, пока не подрумянится начинка. Выложить на тарелку и дать
- 4. Можно украсить карамельным соусом, крошкой из крекеров и кусочками грецких орехов.



## Шоколадный напиток



Что пить поздней осенью? Этот шоколадный напиток! Его оценят не только сладкоежки. Что может быть лучше в промозглую погоду, чем согреть руки о чашку, вдохнуть шоколадный аромат, а потом мелкими глотками растягивать удовольствие?

### • Ингредиенты:

- Плитка шоколада
- 1 стакан кипящего молока
- 1/3 стакана сахара
- 3 стакана молока
- 1/4 ч.л. соли 1/2 ч.л. ванили

## • Приготовление:

- 1. Шоколад нарезать кусочками и залить стаканом кипящего молока. Варите, помешивая, пока не закипит.
- 2. Нагрейте оставшееся молоко и постепенно вливайте горячее молоко в шоколадную смесь.
- 3. Добавьте сахар и соль, затем, перед тем, как снять с огня, добавьте ваниль.
- 4. К шоколадному напитку можно подавать взбитые сливки

«Слава Тебе, Господи!» Ангела вам за трапезой!

|            | Богослужения                                                                                                                                                                                                   | Православный<br>клуб «Встреча»                                                                                                                         | Православная<br>библиотека                                       | Воскресные<br>школы                                                                   | Соц.работа                                                                                  |
|------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------|
| Вт.        |                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                        |                                                                  | 19.00<br>воскресная школа<br>для взрослых<br>(Закон Божий)                            |                                                                                             |
| Cp.        | 12.00 Молебен* в часовне 16.00 вечернее богослужение в храме**                                                                                                                                                 | <b>19.00</b> Акафист* Божьей Матери «Воспитание» (в храме)                                                                                             | 13.00-17.00<br>выдача литературы<br>15.00<br>Азбука* православия |                                                                                       |                                                                                             |
| Чт.        | 8.30<br>утреннее богослужение<br>16.00<br>вечернее богослужение                                                                                                                                                | <ul> <li>Киноклуб</li> <li>Лекторий</li> <li>Совместный отдых</li> <li>Совместная молитва</li> <li>Вопросы по тел.:</li> <li>+7 913 1930017</li> </ul> | 13.00-17.00<br>выдача литературы<br>15.00<br>Евангельские чтения |                                                                                       |                                                                                             |
| Пт.        | 8.30 утреннее богослужение 16.00 вечернее богослужение 19.00 огласительные беседы перед Крешением                                                                                                              |                                                                                                                                                        | <b>13.00-17.00</b> выдача литературы                             |                                                                                       | 18.00-19.00<br>Консультация<br>соц.работника*<br>по адресу:<br>9-ой Пятилетки,<br>5 - оф.18 |
| C6.        | 8.30<br>утреннее богослужение<br>16.00<br>вечернее богослужение                                                                                                                                                |                                                                                                                                                        |                                                                  | 11.00-12.30<br>детская<br>воскресная школа                                            |                                                                                             |
| Вск.       | <b>8.30</b><br>утреннее богослужение                                                                                                                                                                           | <b>12.00</b><br>Евангельские чтения                                                                                                                    |                                                                  | 11.00-14.45  детская воскресная школа  17.00 Беседы на книгу Св.Писания «Апокалипсис» |                                                                                             |
| Уточнения: | *1-ая среда — молебен покаянный, 2-ая, 3-ая и 4-ая — молебен о боляших, 5-ая среда (4 раз в году) — водосвятный молебен  ** Исповедь перед вечерним богослужением в 15.00 или до начала утренней службы в 8.00 | * Последняя среда месяца<br>ссылка на страничку в Интернете<br>https://vk.com/foederis                                                                 | *Последняя среда месяца                                          | ссылка на страничку<br>в Интернете<br>https://vk.com/<br>public140565102              | * С пн. по сб.<br>обращения по<br>телефону:<br><b>8-913-184-13-52</b><br>с 9.00 до 17.00    |

- Паломническая служба Сосновоборского Введенского храма https://vk.com/public147896476
- Часовня прп. Агапита Печерского Зинаида Филипповна +7-983-503-13-54 (ул. Солнечная, 6, 1 этаж).
- Уроки по Закону Божию Сергей Клавдиевич +7-960-75-36-057 (ул. 9-пятилетки, 5, оф. 18).
- Православная библиотека Наталья Семеновна +7-963-25-68-986 (ул. Энтузиастов, 20 «Библиотека»).
- Евангельские чтения в библиотеке— Наталья Семеновна +7-963-25-68-986 (ул. Энтузиастов, 20 «Библиотека»).
- Евангельские чтения в клубе «Встреча», Киноклуб Русинов Александр +7-913-193-00-17 (ул. 9-пятилетки, 5, оф. 18).
- Воскресная школа (младшая, средняя, старшая группы) Наталья Семеновна +7-963-25-68-986.
- Православный психолог Анастасия Алексейцева +7-913-519-75-42.
- ullet Социальный педагог Ольга Каторгина +7-983-265-97-13.
- •Социальный работник Роза Можайская +7-913-184-13-52.

# Читайте в следующем номере



4 декабря Празднование Введения во храм Пресвятой Богородицы



Рождественский пост



10 декабря Празднование иконы Божией Матери «Знамение»

## И многое другое...

Понравился наш журнал? Хотите оказать посильное пожертвование в его издании и в деятельности Введенского храма г. Сосновоборска? Просто наведите камеру телефона в приложении Сбербанк Онлайн на расположенный справа QR код и укажите вашу сумму пожертвования.



# Дорогие читатели, вы всегда можете взять свежий номер журнала «ВСТРЕЧА» на наших стойках по адресам:

- ул. ЛЕНИНСКОГО КОМСОМОЛА, 15 (Храм),
- ул. СОЛНЕЧНАЯ, 2 (Администрация г. Сосновоборска)
- ул. СОЛНЕЧНАЯ, 6 (Сосновоборска городская больница),
- ул. ЛЕНИНСКОГО КОМСОМОЛА, 37 ( магазин «Игрушки»),
- ул. ЭНТУЗИАСТОВ, 20 (городская библиотека им. В. М. Шукшина),
- ул. НОВОСЕЛОВ, 18 (Расчетно-кассовый центр МУП «Жилкомсервис»)

Приходской журнал «ВСТРЕЧА».

Главный редактор: иерей Николай Чихичин.

Местная религиозная организация православный Приход храма Введения Пресвятой Богородицы во Храм г. Сосновоборск

Красноярской Епархии РПЦ (Московский Патриархат).

ИНН/КПП 2458007259 /245801001

ОГРН 1032400002601 МИФНС № 23 по Красноярскому краю 24.01.2003

Юридический адрес: 660520 Красноярский край, г. Сосновоборск, ул. Солнечная, д.13-51

Фактический адрес: 660520 Красноярский край, г. Сосновоборск, ул. Лен. Комсомола, д. 15

Сайт журнала «Встреча» – http://vstrecha.pravorg.ru

Тел.: +7-923-326-82-52.

Тираж: 950 экз.

Приходской Совет Введенского храма г.Сосновоборска благодарит

г-на Атанаева Д.И., г-на Иванова В.Н., г-на Пистер Э.А., г-на Пономарева С.А, а также Общество «ЦАРЬГРАД» за помощь в издании журнала.

**ПРОСЬБА НЕ ИСПОЛЬЗОВАТЬ** в хозяйственных нуждах!