СОДЕРЖАНИЕ ПРИХОДСКИЕ НОВОСТИ

| ВСТРЕЧА                                                                                 |
|-----------------------------------------------------------------------------------------|
| ПРИХОДСКИЕ НОВОСТИ                                                                      |
| ПРИХОДСКАЯ ЖИЗНЬ                                                                        |
| ВСТРЕЧА С ЦЕРКОВНЫМ ПРЕДАНИЕМ<br><b>Святые о милосердии</b>                             |
| АКТУАЛЬНО<br><b>Милосердие</b>                                                          |
| АКТУАЛЬНО<br><b>Диакония</b>                                                            |
| ИСТОРИЯ ПРАЗДНИКА<br>Преображение и милосердие                                          |
| ПУТЬ К БОГУ<br>С доброй вестью Алексей Корягин                                          |
| ЛИЧНАЯ ВСТРЕЧА Тихая небесная заря:<br>Подвиг милосердия праведной Иулиании Лазаревской |
| АКТУАЛЬНО<br><b>Дискуссия, или Давайте поразмышляем вместе</b>                          |
| ЛИЧНАЯ ВСТРЕЧА<br>Лишние люди: Князь Мышкин и Иннокентий Сибиряков                      |
| ПРОПОВЕДЬ<br>Заповедь Богородицы                                                        |
| ИСТОРИЯ ПРАЗДНИКА<br><b>Торжество Пресвятой Богородицы</b>                              |
| ЛИТЕРАТУРНАЯ СТРАНИЧКА                                                                  |
| ДЕТСКАЯ СТРАНИЧКА                                                                       |
| КУЛИНАРНАЯ СТРАНИЧКА                                                                    |
| ОБЪЯВЛЕНИЯ                                                                              |
|                                                                                         |

DOTREIL

#### КОЛОКОЛА ПАМЯТИ



Зазвучал набат, и в звенящей тишине зала раздались слова песни:

«Люди мира, на минуту встаньте! Слушайте, слушайте: Гудит со всех сторон – Это раздаётся в Бухенвальде Колокольный звон, Колокольный звон...».

Так 23 июня начался музыкально—поэтический вечер в клубе «Встреча», посвященный Дню памяти и скорби — началу Великой Отечественной войны. Свободных мест не было: пришли дети, молодежь и люди старшего поколения. И это радует: ведь такие встречи формируют гражданское самосознание и патриотизм. С каждым годом таких

мероприятий у нас проводится все больше. Патриотизм живет в сердце каждого человека, но развивается он с детства. Мы должны рассказывать детям, какая печальная участь готовилась нашей Родине. Ведь Гитлер хотел стереть с лица земли нашу страну и уничтожить ее народ. Но он просчитался: все, кто мог держать в руках оружие, поднялись на борьбу с фашистами, чтобы защитить свою Родину. Вчерашние школьники уходили

на фронт. Почти весь школьный выпуск 1941 года не вернулся с фронта. Мы должны помнить этот подвиг и рассказать детям: «Господь подарил нам земной шар, и на нем есть место и людям, и рыбам, и лесам, и полям. Нам надо сберечь эту хрупкую планету, она — наш дом. А для этого нужно всем людям на земле жить в мире. И мы должны сделать все для того, чтобы никогда на нашей земле не было войны».

Воспитывать – значит показывать свой личный пример. Поэтому родители пришли на наш вечер с детьми. Звучали стихи о войне, читали дети и взрослые, пели песни военных

лет. Пусть никогда не забудется подвиг солдата, стоявшего насмерть, и подвиг труженика, ковавшего победу в тылу. Наш долг — хранить память об этом подвиге и передать это следующим поколениям.

«Помните!

Через века,

Через года – Помните!

О тех, кто уже не придет

Никогда –

Помните!

Памяти павших будьте достойны! Вечно достойны!

Люди!

Покуда сердца стучатся,

– помните...»



#### Праздник семьи

8 июля в день памяти блгв. кн. Петра и кн. Февронии, покровителей православной семьи, на территории Сосновоборского Введенского храма прошел праздник с участием коллектива «Ивушка» из Центра досуга. Прихожане после богослужения уютно разместились на скамеечках и слушали душевные песни, дети играли в игры с организаторами, участвовали в мастер-классе по раскрашиванию глиняных игрушек, а те, кто постарше, соревновались в метании ножей. И, конечно же, не обошлось без угощения на любой вкус: конфеты, мороженое, квас.









#### Летний лагерь воскресной школы

Каждый год первые две недели июля при Сосновоборском Введенском храме работает площадка для детей, она является летним продолжением воскресной школы. Конечно, уроки уже не проводятся, но элементы учебно-познавательной деятельности присутствуют. Мы понимаем, что идут каникулы, и детям необходимо отдохнуть, поэтому при планировании работы предполагается, что отдых, познавательная деятельность, духовно-нравственное и вероучительное направления должны быть сбалансированы. Каждый день площадки посвящается определенной теме, например, «Русский православный храм», «Семья - корабль любви», «Жизнь дана на добрые дела», «Уроки осторожности» и т.д. Были у нас ребята, которые не имели опыта посещения воскресной школы. Для них летняя площадка стала начальным этапом вхождения в Церковь:

вместе со всеми они читали молитву перед учением и трапезой, приняли участие в богослужении на празднике святых апостолов Петра и Павла. Творческая работа велась под руководством Позняк Надежды Павловны. Наша школа продолжает работать во взаимодействии с городской Центральной библиотекой и музеем. Яркие впечатления у ребят остались от посещения выставки, где они увидели картины из бересты, кожи, роспись деревянных изделий мастеров из Сосновоборска и Бархатово. Но не только это. Детей воскресной школы этим летом ждало и еще одно очень интересное и познавательное путешествие.

К западу от города Красноярска, в пяти километрах от селения Удачный, на берегу Енисея находится пещера Караульная. Ее гроты, переходы и залы интересны и детям, и взрослым. Вот мы и решили отправиться в это путешествие.

Оно было не из легких, но наши ребятишки, даже те, кто только что выпустился из детского сада, мужественно перенесли все испытания.

Один день был посвящен спорту, вернее играм на спортивной площадке, а завершающим был День Ангела. Благодарим наших дорогих хозяюшек, которые кормили детей вкусными обедами, а в ангельский день порадовали их восхитительным тортом и пряниками. Спаси Господи.



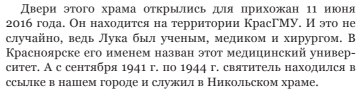
#### Паломничество в храм свт. Луки



24 июня Сосновоборским Введенским приходом была организована паломническо-экскурсионная поездка.

ЧТО ТАКОЕ ПАЛОМНИЧЕСТВО И ЧТО ТАКОЕ ПАЛОМНИЧЕСКАЯ ЭКСКУРСИЯ?

Экскурсия – это путешествие с познавательными целями. Главное в паломнической экскурсии – знакомство с историей святых мест, жизнью святых, архитектурой, церковным искусством. Экскурсия может быть также и частью паломничества – но только не главной, а лишь вспомогательной. Главное в паломничестве – это молитва, богослужение и поклонение святыням. Православное паломничество – это часть религиозной жизни верующего человека, поэтому наше паломничество началось с посещения богослужения в храме святителя Луки (Войно-Ясенецкого). Нас встретили очень радушно, многие исповедались и причастились, а во время целования Креста всем паломникам подарили иконки святителя Луки, и батюшка окропил нас святой водой, благословив на дальнейшее путешествие.



Поклонившись святыням Благовещенского женского монастыря и в храме Иоанна Предтечи, мы отправились в Николаевку. Маленький кладбищенский храм, где когда-то, в годы войны, служил святой Лука, наполнен особым духом, здесь очень много старинных икон, тихо и прохладно. Эти стены слышали голос святителя. Потом уже в автобусе и у нас появилась возможность услышать живой голос святого, современные технологии позволяют это сделать (в интернете есть запись голоса). В ходе путешествия мы также узнали об исчезнувших святынях Красноярска, а закончили поездку в часовне вмч. Параскевы Пятницы.



#### Поездка в скит Иоанна Предтечи



7 июля, в праздник Рождества Иоанна Предтечи наша Сосновоборская паломническая служба организовала поездку в храм Сергия Радонежского г. Бородино.

После Божественной Литургии вместе с настоятелем Сергиевского храма о. Владимиром мы отправились



крестным ходом в строящийся женский монастырь, на территории которого находится скит Иоанна Предтечи. Здесь прошел водосвятный молебен, после которого желающие купались в озере. Не обощлось и без пастырского наставления. «Нет печали у человека, не о чем ему печалиться, когда он с Богом. Бог берет на себя печаль нашу, а взамен дает Благодать...» Верну-

лись в храм крестным ходом, где были приглашены на трапезу. После трапезы поехали на могилку монаха Иова в с. Камала. О монахе Иове есть небольшой рассказ «Отченька», входящий в книгу, составителем которой является Александр Бушков. А еще мы узнали о том, как монах Иов учил помогать усоп-

шим подняться из ада. Он говорил, что помогать им в этом должны живые родственники, подавая записки на проскомидию. Кому-то 50 раз надо было подать, кому-то 100 раз. И обязательно на Литургии молиться надо еще самим.

Вот такая насыщенная и благодатная сложилась у нас поездка. Огромная благодарность паломнической службе за организацию.





ПРИХОДСКАЯ ЖИЗНЬ ПРИХОДСКАЯ ЖИЗНЬ 

## Волонтеры рассказывают

У Сосновоборского Введенского прихода и его ники часто приезжают к ним в гости или организуют молодежного клуба «Встреча» налажена уже многолетняя дружба с Есаульским детским домом. Наши прихожане-волонтеры и их добровольные помощ- стиль сохранен):

для них какие-то необычные выездные мероприятия. Вот об одном из них и пойдет рассказ (авторский



«Сосновоборский православный клуб «Встреча» продолжает удивлять меня своими идеями и неугомонностью придумывать что-то интересное для молодежи клуба, подростков и детей детского дома. Я всегда с радостью посещаю мероприятия, на которые меня приглашают.

23 июня был тот самый необычный день, который мы вместе с детьми из детского дома села Есаулово провели в компании диакона храма отца Андрея Никитина и участницы клуба Натальи Шараванской. Надо отметить, что этот день был организован именно для детей! Отец Андрей и Наталья подарили детям удивительное путешествие!

Наш день начался примерно в 8.00 с посещения Успенского мужского монастыря. Помолились на Литургии, исповедовались и причастились. Для меня было радостно наблюдать за



подростками, молящимися на литургии, понимающими, как важно жить с Господом, открывать свои сердца для Него, учиться доверять Ему и стараться следовать за Ним. Именно этому учит их отец Андрей, как мне показалось. После службы нас ожидала наивкуснейшая трапеза, попробовали очень много блюд, и сразу вспомнилось, как когда-то трапезничали в Дивеево! Дальше нас ожидала экскурсия по храмовому комплексу и территории. Было очень интересно узнать, что на территории монастыря находится культурно-исторический центр, где проводятся различные мероприятия и мастер-классы.Место поразительное! Территория, на которой расположен монастырь, тщательно ухожена и обустроена. Храмовые постройки монастыря раскинулись на крутом берегу могучего и величественного Енисея, поэтому, все в комплексе дарит ощущение умиротворения, спокойствия и тишины. И ты невольно настраиваешься и вливаешься в этот поток и начинаешь общаться и выстраивать диалог с Богом и природой.

Во второй половине дня мы отправились за новыми впечатлениями и решили покорить пещеру «Караульная». Здесь-то и смогли ребята проверить свою стойкость и выносливость. Подъем до пещеры был крутой, поднимались всё время в гору. Некоторым детям было очень сложно преодолевать маршрут, время от времени даже возникали мысли остановиться,

но ребята подбадривали друг друга добрыми словами и выручали посильной помощью. В конце концов дошли все! А когда спустились внутрь, поняли, что оказались в особом мире, в настоящих объятиях матушки-природы, поражающей своей красотой. Внутри пещера напоминает музей, вернее это и есть музей, но только подземный, экспонаты созданы природным путем, каждый имеет свое название: «Пагода», «Шапка Мономаха», «Живопись Палеолита» и другие. Несложно догадаться,

что названия были придуманы людьми по природным очертаниям и формам. Удивительно красивые в пещере сталагмиты от белых до коричневых оттенков. На вопросы гида о сталагмитах и гротах ребята проявили свою смекалку и показали знания, которые они имеют по данной теме. Также Караульная пещера славится своими обитателями – летучими мышками. Каждый из нас вглядывался в уголки пещеры, смотрел по сторонам в надежде поприветствовать летучих мышек, но так и не удалось их увидеть. Особое внимание в пещере отводится залу «Глиняный», назван он так потому, что с верхних ярусов пещеры стекает глина, и гости имеют возможность лепить фигуры. У нас на пути встретилось целое глиняное царство скульптур, пленяющее красотой, идеями и замыслом автора.



В пещере мы провели около часа, затем вышли, поблагодарили гида и устроили пикник! У каждого были свои обязанности: кто-то искал хворост для костра, другие готовили бутерброды, кипятили чай, сервировали стол. Подкрепились, поговорили, поделились впечатлениями, поиграли в настольную игру «dobble», учились оказывать первую помощь и переносить пострадавшего, посмеялись, поблагодарили друг друга, набрались сил на природе и отправились домой. Вот такой полезный опыт приобрели мы благодаря организаторам - сосновоборскому клубу «Встреча»».

РАССКАЗЫ ПАЛОМНИКОВ

#### Паломническая поездка на праздник Тихвинской иконы Божией Матери



«Паломничество – религиозное путешествие... Об этом я часто слышала, читала и даже пыталась отправиться прошлым летом в поездку. Но, в конце концов, отменила её. Неуверенность, страхи и что- то ещё не пустили меня

Утро 9 июля. Сквозь сон услышала мелодию будильника.... За окном забрезжил рассвет. Важный день начинался. Приняла душ, выпила стакан воды (завтракать в 4:30 точно не хотелось). Робко прошептав слова молитвы, взяла свой рюкзачок (приготовленный с вечера) и, перекрестившись, вышла из дома.

Утро встретило прохладой, солнышко ещё только поднималось. На улице встречались редкие, спешащие куда-то люди. У храма, тихо переговариваясь, стояла группа людей. Подъехал небольшой белый автобус, все не спеша начали рассаживаться. Ко мне подсела женщина и, улыбнувшись, представилась: «Меня Вера зовут...».

Вскоре автобус выехал за город. Батюшка Андрей, сопровождающий группу паломников, тихим, уверенным голосом начал говорить.... К горлу подкатил ком, слёзы непроизвольно бежали из глаз. Слегка отвернувшись к окну, стала слушать утреннюю молитву. ... Неумело крестилась и слушала, слушала...

Так началась моя первая паломническая поездка на праздник Тихвинской иконы Божией Матери.

Это был день длиною в жизнь... Божественная Литургия под открытым небом, первые в жизни исповедь и причастие, крестный ход к Святому источнику Тихвинской иконы Божией Матери, Водосвятный молебен, погружение в святой источник, лития на могилке монаха Иова, молебен у мироточивой иконы Сергия Радонежского, трапезы. Искренность, простота, смирение и радушие исходили от окружающих. Да и сама природа: ласковое июльское солнце, цветущие луга, белоствольные берёзовые рощи ...Всё говорило: « Вот он – твой путь! Иди, не останавливайся».

Летний вечер... Маленький автобус развозил уставших, но счастливых паломников по домам. Вот молодая девушка, улыбнувшись, тихо сказала: «Ангела-хранителя всем!», затем, попрощавшись со всеми, вышла. Ещё минута и её фигурка затерялась в толпе горожан. Завтра будет Новый день».

Паломница Галина

«9 июля 2018 года прошел очередной Крестный ход от храма Иоанна Богослова г. Заозерный до святого <mark>источника в честь иконы Тихвинской Богородицы в селе</mark> Ивановка. И второй год подряд я примыкаю вместе с паломниками к крестному ходу. Кажется, это становится для меня традицией. Но в этом году я попробовала себя не только в качестве паломницы, а также примерила роль православного экскурсовода. Для меня это было очень ответственно, волнительно и интересно. Я отнеслась серьезно, не просто, как к повествованию исторических фактов о святыне, а как к целой миссии перед Богородицей. Ведь рассказывать пришлось не о любимом английском авторе, а о важной Святыне – Тихвинской иконе, которая являлась русскому народу 7 раз.

После чудесных явлений центр православия переместился в Русскую землю, и икона стала считаться заступницей нашего государства. Если посмотреть на карту и пройти все семь мест явления Пресвятой Богородицы, перед нами выстроится маршрут в 220 км. Только представьте – пройти по такому пути означает преодолеть тот же путь, который прошла Царица Небесная. И от одной этой мысли становится страшно и в то же самое время радостно, что мы хотя бы теоретически можем быть сопричастны к такому чуду и незримо почувствовать присутствие Пресвятой Богородицы, получить благодать и милость, которую она изливает на каждого, кто готов открыть свое сердце.

Первое мое знакомство с образом Тихвинской иконы Божьей Матери произошло несколько лет назад в Дивеево, тогда я даже и не знала, что существует множество образов Богородицы. В моей картинке мира существовало 2 образа - Казанская и Владимирская, поэтому я никогда и не читала названия, да и приехала я в Дивеево вовсе не за тем, чтобы изучать образы Царицы Небесной. (После мне пришлось просить у нее прощение).Я хорошо помню тот день, когда в очередной раз приложилась к мощам Батюшки Серафима и решила поизучать иконопись монастыря. И вдруг мой взор остановился на иконе, я посмотрела на нее внимательно и почувствовала, как мое сердце накрыла волна радости и умиротворения. Я запомнила название иконы и впоследствии на одной из экскурсий купила книгу. И с той самой поездки каждый раз для меня открывается что-то новое. Когда я подхожу к образу Тихвинской иконы и хочу чего-то попросить для себя, у меня обязательно идет молитва не о себе, а о других людях, были такие случаи, когда я просила о малознакомых людях и после узнавала, что им действительно нужна была молитвенная помощь. До сих пор удивляюсь, почему именно перед этим образом у меня такое случается. Два раза Пресвятая Богородица показала мне личное чудо, а иначе и объяснить нельзя. Поэтому я люблю так образ Тихвинской иконы Богородицы и хочу побывать в Тихвине, тем временем, пока это всего лишь планы, стараюсь примыкать к крестному ходу и делиться своими знаниями с другими».

Паломница Ольга

## Святые о милосердии



#### Свт. Василий Великий:

«Если, приобретая праведными трудами, не приносишь Богу приношений, которыми бы питались нищие, то сие вменится тебе в хищение»

ВСТРЕЧА -

«Всеми мерами помогайте вдовству, оказывая ему должную справедливость,

особенно же, если найдется действительная вдовица, лишенная человеческой помоши»

#### Свт. Григорий Богослов

«От худого человека никогда не принимай милости, потому что он старается через это найти у тебя извинение своим делам»

«Жалость есть сострадание к несчастию, а милосердие, когда оказываем какое-нибудь благодеяние страждущему»

«Без разумения приемлющий милость терпит то же, что слепые, которые, взяв в руки жемчужину, или изумруд, или какой-либо драгоценный камень, бросают, как простой кремень, произвольно лишая себя обладания им, по неведению красоты»

# oec I

#### Свт. Феофан Затворник

«Кто затыкает ухо свое от вопля бедного, тот и сам будет вопить, – и не будет услышан» (Прит. 21,13). А мы часто дивимся, отчего Бог не слушает молитв наших? Оттого что бывали, верно,

случаи, когда мы затыкали уши свои от речей, которыми умаливал нас нуждающийся».



#### Преп. Исаак Сирин

«Кто пренебрегает нуждающимися, тот не узрит света. На Суде Христовом потребуется в оправдание милость, как деятельное выражение любви, и заслужит помилования одна милость, как

опытное доказательство любви».

«Человек милостивый — врач своей души, потому что как бы сильным ветром из внутренности своей разгоняет он омрачение страстей».

«Если истинно ты милосерд, то, когда неправедно отнято у тебя твое, не скорби внутренно и не рассказывай об ущербе посторонним».



#### Свт. Иоанн Златоуст

«Богатые и сытые, равнодушно взирающие на голодных и нищих и не помогающие им, равны убийцам».

«Милосердного и человеколюбивого Бог принимает и любит, и если это будет

праведник – сплетает ему светлейшие венцы, а если грешник – прощает ему грехи в награду за сострадание к подобному себе рабу».

«Все мы имеем нужду в милости, но не все достойны милости, потому что она, хотя и милость, но ищет достойного».

«Страшитесь – вы, которые обижаете бедных. Вы имеете власть, богатство, деньги, благосклонность судей; но они <бедные> имеют оружие, которое сильнее всего, – воздыхания, слезы и терпение обид, чем и привлекают себе помощь небесную».

«Все дела человеческие разрушаются, а плод милосердия остается всегда неувядающим, не подлежащим никакой перемене обстоятельств».

«Не грешники только спасаются милостью, но и праведники ограждаются милостью».

«Если уничтожится милосердие <на земле>, то все погибнет и истребится».

«Человек всего более должен учиться милосердию, потому что оно-то и делает его человеком».

«Возлюбим милосердие, оно есть руководитель и учитель любомудрия. Тот, кто научился быть милосердным к несчастному, научится и не злопамятствовать, а научившись этому, в состоянии будет и благодетельствовать врагам».



#### Сшмч. Киприан Карфагенский

«Кто не будет милосерд сам, тот не может заслужить милосердия Божия, и кто не будет благосклонен к молению бедного, тот молитвами своими ничего не испросит у Бога»

«Люди немилосердные посекаются и в огнь ввергаются, а милосердные призываются в Небесное Царство»



#### Преп. Максим Исповедник

«Между человеческими действиями многие добры сами по себе, но бывают недобрыми по какой-либо причине. Например — пост и бдение, молитва и псалмопение, милостыня и страннопри-

имство сами по себе суть дела добрые; но когда делаются из тщеславия, тогда они уже не добры».

http://www.biblioteka3.ru/biblioteka/sokrovishhnica-duhovnoj-mudrosti/txt159.html

## МИЛОСЕРДИЕ



«Я по земле ходил, бродил, Искал бессмертия, Дела безумные творил, что было сил. Но скоро понял, что любовь и милосердие Есть путь к бессмертию души Среди могил»

Милосердие — что это такое? Вслушаемся в слово — милосердие, милое, милующее сердце. Сердце, наполненное любовью и состраданием. Сердце, движущее душой человека и направляющее на творение добрых дел. Вот что такое милосердие.

Недавно посмотрел великолепный фильм режиссера Джакомо Кампиотти «Джузеппе Москати: Исцеляющая любовь» о великом неаполитанском враче, научном сотруднике, профессоре университета Джузеппе Москати, почти нашем современнике (1880-1927г.), впоследствии признанным святым Римско-католической церкви. Потрясающий по красоте, простоте и правильности мысли фильм. В нем

последовательно показано, как любовь, вера и милосердие одного человека может сдвигать горы, но горы не из камней и земли, а горы человеческого страдания, скорби и боли.

Не буду раскрывать сюжет фильма, кто захочет, может сам его посмотреть и нисколько не пожалеет об этом. Хочется рассказать об одной из финальных сцен, встречи с другом детства. Сам Москати к тому времени оставил успешную карьеру, истратил все свое состояние на лечение бедных и неимущих больных, находится в полупустом доме, больной и слабый. К нему приходит его старый друг и коллега, ставший успешным и богатым профессором медицины, и даже женат он на бывшей невесте Москати. По мирским понятиям - это встреча неудачника с преуспевающим человеком. Но с духовной стороны все наоборот. Друг говорит Москати примерно следующее: «Как ты дошел до такой жизни? Ведь ты мог иметь все: богатство, карьеру, славу, а ты сидишь в пустом доме, больной и бедный. Ты приобрел пустоту», на что Джузеппе отвечает: «Друг, в этой пустоте я обрел все и даже тебя».

Действительно, человек, отдавший всего себя служению ближним из любви к Богу и людям, ради этой любви потерявший все: любимую женщину, успех, богатство и саму жизнь, в итоге получает то, что дороже всего на свете — милость от Бога, любовь от людей и святость.

#### Вот некоторые цитаты Джузеппе Москати, которые могут быть нам полезными в повседневной жизни:

- «Нельзя бояться, когда идешь делать добро»
- «Иногда боль человека можно облегчить одним жестом: нужным советом, нужными словами, объятием»
- «Люби истину, будь самим собой, без притворства, страхов и оглядок. И если истина навлекает на тебя преследования, прими их; и, если она стоит тебе мук, терпи их. И если ради истины тебе придётся принести в жертву самого себя и свою жизнь, принеси эту жертву мужественно»
- «Сострадание не знает правил».

Знаю, что многие скажут, зачем нам знать о католических святых, мы православные и у нас свои святые. Спору нет, речь здесь идет не о правильности веры, а о праведности жизни. В предисловии к последнему изданию сочинений Джузеппе Москати говорится:

«Москати — это мирянин, который обращается прежде всего к нам, мирянам, и не столько словом, сколько свидетельством своей повседневной жизни. Его призыв — это призыв к последовательности и исполнению долга, и мы не можем остаться равнодушны к этому призыву, если не хотим отказаться от своего призвания».

Мы – христиане, и наше призвание в том, чтобы прежде всего исполнять дела любви и милосердия. Образ Москати напоминает нам о том, что у христианской любви есть совершенно определенный источник и свое лицо: это любовь Христова и милосердие.

Виктор Малеванный http://www.pravoslavie.ru/62922.html

#### 10 ВСТРЕЧА ———

## **Диакония**

Главной темой нынешнего номера «Встречи» стала добродетель милосердия.

К ней мы призываемся самим Господом и Спасителем нашим Иисусом Христом:

«Блаженны милостивые, ибо они помилованы будут» (Мф. 5.7).

И особая деятельность, посвященная делам милосердия в Церкви Христовой, появилась

с первых лет ее существования. Это благое дело получило название «диакония»,

что в переводе с греческого языка означает «служба», «служение».

Это служение было (и есть) многогранным. Оно включает в себя и миссионерскую (апостольскую) деятельность, и христианское просвещение (образование), но все-таки главным в диаконии остаются дела милосердия: забота о вдовах и сиротах, о нуждающихся, больных и обездоленных людях.

Это, как сейчас принято называть, социальное служение осуществляют все члены

Церкви Христовой, и духовенство, и миряне. Но изначально возглавлять и руководить диаконией через Апостолов было поручено именно диаконам: «В эти дни, когда умножились ученики, произошел у Еллинистов ропот на Евреев за то, что вдовицы их пренебрегаемы были в ежедневном раздаянии потребностей. Тогда двенадцать апостолов, созвав множество учеников, сказали: нехорошо нам, оставив слово Божие, пещись о столах. Итак, братия, выберите из среды себя семь человек изведанных, исполненных Святаго Духа и мудрости; их поставим на эту службу, а мы постоянно пребудем в молитве и служении слова. И угодно было это предложение всему собранию; и избрали Стефана, мужа, исполненного веры и Духа Святого, и Филиппа, и Прохора, и Никанора, и Тимона, и Пармена, и Николая Антиохийца, обращенного из язычников» (Деян. 6,1-5).

Диакон (с греческого «служитель») становится в первенствующей Церкви не только служителем милосердия, учителем христианских истин, но и священнослужителем. Это посвящение в священный сан происходит через



особые молитвы епископа, в Таинстве хиротонии или рукоположения: «их поставили перед Апостолами, и сии, помолившись, возложили на них руки» (Деян. 6,6).

К сожалению, со временем служение диаконов в храме стало преобладать над социальным служением, а нередко и вовсе вытеснять его. Хотя образовательная и административная деятельность диаконов все же не исчезает. Так, в нашей Русской Церкви синодального периода на местах церковно-приходскими школами и ведением приходских документов (метрик) заведовали ,как правило ,диаконы.

Отрадно, что в последние годы апостольская и первохристианская традиция участия диаконов в социальном служении Церкви заметно возрождается. Многие диаконы становятся активными помощниками епископов и пресвитеров (священников), неся важные и ответственные послушания. Это и служение в больницах, хосписах, детских домах и тюрьмах, а также и внутриприходские дела милосердия, такие, как помощь и уход за немощными и тяжелоболь-

ными членами Церкви, организация различной помощи остро нуждающимся прихожанам и их семьям и так далее.

Но хочется напомнить, что диакон, хотя и поставлен возглавлять и руководить делами милосердия в приходе, но один он мало что может сделать. В этой диаконии ему нужны активные помощники, то есть все мы ,члены конкретной приходской общины, и священники,

и миряне. Каждый чем может, что лучше у него получается, какие дарования он имеет от Бога.

И так, проходя свой жизненный путь, творя дела милосердия, мы будем иметь твердую надежду быть помилованными от Господа. «Ибо суд без милости не оказавшему милости» (Иак. 2. 13).

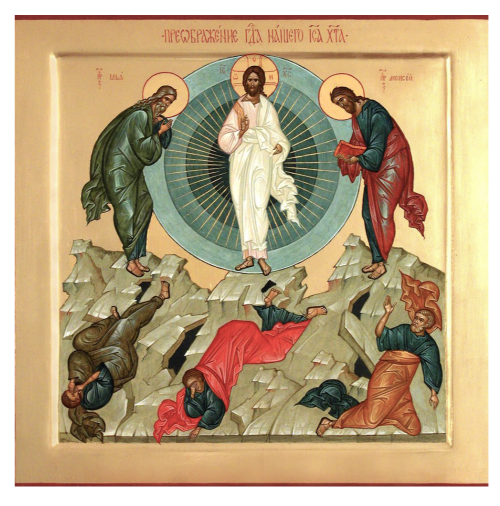
Иерей Сергий Гридин

#### СПРАВКА:

10 августа по новому стилю Русская церковь празднует память святых первых диаконов Церкви Христовой Прохора, Никанора, Тимона и Пармена.
Память первомученика и архидиакона Стефана – 9 января по новому стилю, а также его память совершается 4 января (70 ап.), 15 августа (Перенесение мошей), 28 сентября (Обретение мошей). Память еше одного из перводиаконов Филиппа установлена 24 октября по новому стилю.

## Преображение и милосердие

«О, есть неповторимые слова, Кто их сказал – Истратил слишком много. Неистошима Только синева Небесная и милосердье Бога» Анна Ахматова



В молитве Преображению Господню есть такие слова: «Егда прииде исполнение времен, Ты за милосердие неизреченное к падшему роду человеческому Себе умалил еси, зрак раба приял еси, смирил еси Себе, послушлив бысть даже до смерти. Обаче прежде Креста и вольныя страсти Твоея на горе Фаворстей преобразился еси в Божественней Славе Своей пред святыми Твоими ученики и Апостолы, мало скрыв плоти восприятие, да егда Тя узрят распинаема, и смерти предаваема, уразумеют убо страдание Твое вольное и Божество».

«Неизреченное милосердие» – как понять его, какой мерой измерить? Непостижимо и «неистощимо» милосердье Бога и слов не найти, чтоб описать его, потому-то и «неизречен-

ное». То есть, в основе всего земного пути Господа нашего Иисуса Христа, от Рождества до Вознесения, лежит именно «неизреченное милосердие», любовь и милость к нашему «падшему роду человеческому».

Человек может любить или не любить свое дитя. Баловать его или бросить на произвол. Но не Бог. На горе Фавор Господь преобразился пред избранными учениками и беседовал с Моисеем и Илией «об исходе Его, который Ему надлежало совершить в Иерусалиме». Что Господь говорил пророкам, и что они отвечали Ему, о том нам не говорится. «И был из облака глас, глаголющий: Сей есть Сын Мой Возлюбленный, Его слушайте» (Лк., IX:9.35). Возлюбленный сын идет на вольные страдания за «милосердие

неизреченное». Видимо, только такой высокой ценой мог быть выкуплен «падший род человеческий». Где подобрать слова, которыми можно описать милосердье Бога?

Думаю, светлый праздник Преображения, праздник белых одежд и красных яблочек, можно смело назвать и праздником милосердия. Прежде ужасов Крестных страданий Господь делает милость Апостолам, а с ними и всем нам. Он преображается в Божественной Славе Своей. «Ибо я милости хочу, а не жертвы» (Мф., 9:13), говорит Господь, и сам творит милость.

И пускай впереди страшные страсти и Крестная смерть, но за ними и Светлое Воскресение, в котором спасение для всех ищущих спасения. Читая Евангелие Преображения, мы видим белоснежные одежды и неземной свет Спасителя, слышим голос Отца и понимаем, что раз столь велика цена, то как неизмеримо и милосердие...

Мои грехи, мои стихи, прости, Мои слова, моя глава склонилась, Я не могу не написать стихи, Я не могу не совершать грехи, Ты, сделай милость.

Обычный день, хожу как тень, один, И жду, чтоб в жизни что-то изменилось, И август плачет, за окном дожди, В окно мое стучат, не жди, не жди, Прошу, Ты, сделай милость.

А дни идут, и все в Твоих руках, И я стараюсь, но на самом деле, Я измениться не могу никак, И говорят знакомые, чудак, Пусть так, но я прошу, Ты, сделай милость.

И слезы по щекам моим бегут,
И по окну бегут, то дождь и сырость,
А я куда-то каждый день бреду,
И повторяю будто бы в бреду,
Прости меня, прости,
Ты, сделай милость

Виктор Малеванный

12 ВСТРЕЧА ПУТЬ К БОГУ ПУТЬ К БОГУ

## С доброй вестью... Алексей Корягин



Много на свете профессий, о которых люди мечтают с детства. Еще не обремененные заботами о хлебе насущном, не жаждующие славы и денег, дети мечтают покорять небо и космос, спасать чьи-то жизни, защищать Родину. Их светлые и бескорыстные порывы сердца с иронией воспринимают взрослые, которые «знают как лучше, как правильно», но пока не препятствуют полёту детской мечты, пока... Наверное, есть целое кладбище, где похоронены таланты и способности людей, их чаяния и надежды. И грустно смотреть, как человек «топчется» не на своём месте, растрачивая время не на своё призвание. В то же время всегда радостно наблюдать, когда человек в профессии становиться мастером своего дела, и работа его – это не просто возможность приобрести материальные блага, это, прежде всего, служение людям, служение Богу.

У нас на приходе есть «заметный» во всех смыслах человек, которого многие знают, потому что не раз приходилось обращаться к нему за советом. Алексей Корягин — врач скорой помощи. Сколько раз в своей жизни ему приходилось слышать: «Леша, помоги!», сложно сказать. Но никогда и никому он не отказывал, всегда приходил на помощь. Его работа не заканчивается с последними минутами смены, она есть всегда, днём и ночью, где бы он не находился. Постоянно на своём «посту», Алексей спасал и спасает жизни людей, а иногда провожает их к Богу...

Солнечным июльским днём, сразу после утренней Литургии, мне удалось поговорить с Алексеем, задать ему вопросы, которые касались не только его работы, но и его духовной жизни, его мироощущения, его понимания Бога. Верующий врач — явление радостное, но редкое в нашей жизни. Именно поэтому Алексей оказался в фокусе моего внимания...

## — Алексей, расскажи, как ты выбрал для себя профессию врача?

- История моя уходит далеко в детство. Еще пятилетним мальчишкой я пристально наблюдал за машинами скорой помощи. Я знал, что там внутри кому-то нужна помощь, а от звука воющей сирены у меня замирало сердце. Вообще, особое уважение у меня вызывали врачи, пожарники, спасатели, работа экстренных служб завораживала. И я не сомневался, что если не получится стать врачом, то спасателем получится стать точно. Обстоятельства жизни сложились так, что я поступил в медицинский, выбрал интернатуру скорой помощи и в ней остался. Теперь думаю, что это была Воля Божья.
- Твоя профессия это твоё призвание?
- Абсолютно точно. Я в этом убеждён.
- Тебе бывает страшно на работе? Ведь часто ты наблюдаешь ситуации «между жизнью и смертью». Или страх атрофировался?

- Мне страшно всегда. Я никогда не знаю, что меня ждёт за очередной дверью, поэтому всегда молюсь, когда еду на вызов. И чаще всего приходится сталкиваться с чужим страхом, с чужой болью, с нервами «на пределе». Бывает очень сложно...
- Часто люди рассказывают о том, как долго ждали врачей скорой помощи. Критикуют их, обсуждают, ругают, хвалят... У нас есть некий образ такого врача. А мне хочется, чтобы ты рассказал о людях, к которым приезжаешь, заходишь в дом... Какие они, твои больные?
- Да мы все на самом деле больные, от мала до велика. Лежим в одной палате, только с разными диагнозами. Есть горделивые, есть мнительные, кто-то бьётся и сопротивляется, кто-то уже смиряется...И если с этой точки зрения смотреть на людей, то находишь в себе силы помогать им. Это на самом деле христианский подход, без которого, на мой взгляд, нахождение человека в профессии врача ставится под большим вопросом.
- —Понимать, что человек болен, жалеть его, любить. Ты

#### об этом пытаешься сказать?

 Конечно. Без любви ты не врач, не медсестра, не фельдшер и не санитар. Безусловно, в нашей профессии без любви никак.

#### Любовь – это врожденная способность человека или приобретенное качество души?

- Зернышко любви есть в каждом человеке. Его надо разбудить, взрастить, помочь. Хочу сказать по собственному опыту, что это огромный труд, серьезная работа над собой. И у всех разный старт, на самом деле. У одного человека это зернышко с ростком, у другого сухое, как камень. Но есть оно у каждого.
- Основная тема нашего номера журнала милосердие. Что для тебя есть милосердие? Каким образом эта добродетель связана с твоей профессией?
- Милосердие, на мой взгляд, производная любви и неотъемлемая составляющая профессии врача. Терпеливое отношение к пациенту проявляет эту добродетель в нашем ремесле. И всегда тревожно наблюдать, когда врач свысока, с раздражением, с надменностью смотрит на пациента. «Не ты

первый, не ты последний!» А в глазах у больного столько боли, столько страха и безысходности. К сожалению, так часто бывает. Это означает лишь то, что человек работает не по призванию, не на своём месте. Как правило, ничего хорошего из этого не выходит. Милосердие, как и любовь, приходится взращивать в себе. За долгие годы работы в скорой помощи я также часто видел, как это происходит, как люди меняются, как становятся добрее. Такие превращения, конечно, радуют.

## — Алексей, а как в твоей жизни появился Господь? Давно ли ты в храме?

- У меня была очень верующая

бабушка, её звали Вера. Даже сейчас я помню тихий шёпот её молитвы. Мне кажется, что именно она внушила мне простую, но важную мысль - Бог есть. Ребёнком я часто смотрел на луну и думал о смерти. Куда уходит жизнь после смерти? Куда она девается? Куда исчезает? Почему тело после смерти становится каким-то мешком с мясом? Такие вопросы были в моей голове. А потом начались первые просьбы-обращения к Богу. Такие маленькие молитвы. «Пусть папа придет пораньше с работы!» И через пять минут папа был дома. «Пусть найдется моя электронная игрушка!» У меня была очень крутая электронная игра, которую я потерял и не мог найти целый месяц. И я взмолился: «Господи, помоги!» Через секунды я обнаружил игрушку на диване, прямо возле себя. И таких чудес было много! В более старшем возрасте я начал ходить в церковь Иосифа Обручника, что на Кутузова. Стал посещать службы, прислушиваться, принюхиваться... Был достаточно долгий период охлаждения к Богу, падения. Ну а потом возвращение, конечно. Это здорово - быть с Богом и чувствовать Его в своей жизни. Ведь Он жизнодавец! Вокруг всё цветет, дышит, двигается благодаря Ему. Это Его проявление так радует моё сердце!

#### — Но ведь часто Господь попускает человеку страдания и болезни...

— Ну а как мы накачаем мышцы, если не будем ходить в спортзал? Человек рождается в первородном грехе, в грехе Адама. Мы уже виноваты перед Богом, и положение это надо исправлять. Нужны силы. Для силы телесной нужен спорт, для силы духовной нужны скорби, страдания и болезни. Это наша

беговая дорожка, тренажер, который помогает прийти к Богу.

#### — Ты объясняешь эти вещи своим пациентам?

– Каждый раз. Я всегда говорю человеку о том, что надо потерпеть, смириться, что болезнь - не только патология тела, но и души. Люди по-разному реагируют на такую правду жизни. Кто-то начинает активно заниматься своим здоровьем, переоценивает своё отношение к болезни, борется, а кто-то успокаивается и получает облегчение. Но правда всегда положительно действует на человека. И даже, когда это бывает больно, в скором времени наступает внутреннее исцеление, отсекается всё лишнее и ненужное - «гниющая плоть». Как бы ни было тяжело, нужно принимать правду. Она – Божественный свет, который жжет по мере нашей испорченности, но в то же время

## — А как коллеги относятся к факту твоей веры? Наверняка они знают о том, что ты ходишь в храм.

— Одно время у меня было «прозвище», достойное и необидное, на мой взгляд. Как-то раз я услышал телефонный разговор, в котором мой коллега уточнял, «что за Леха сегодня на смене». «Ну, Леха! Батюшка который!» Конечно, все знают, что я верю в Бога. И иногда начинаются разговоры «о важном», которые зацепляют. Но на сегодняшний день всё спокойно. Ко мне часто подходят с вопросами, просят объяснить, подсказать. Если у меня хватает знаний, я всегда помогу советом. И я всегда чувствую ответственность за свои слова, понимаю, что мне надо самому ещё учиться и укрепляться

#### — Как ты получаешь знания?

— С миру по нитке. Хорошую базу я получил в нашей Красноярской учительской семинарии, которую, к сожалению, не закончил из-за нехватки времени. Но благодарен о.Вячеславу Комарову и всем педагогам за предоставленную возможность. Лекции Алексея Осипова, о.Андрея Ткачева постоянно на рабочем столе моего компьютера. Конечно же, чтение Священного Писания, Святых Отцов помогают мне найти ответы на вопросы, которые у меня самого возникают постоянно. Но Господь через людей или книги всегда даёт

ответ. Не было такого, что мой вопрос оставался без ответа. Я могу позвонить Сергею Клавдиевичу или отцу Анастасию, послушать аудиолекции, почитать Евангелие, и в голове проясняется, приходит утешение. Наверное, именно за утешением люди и стремятся в храм. Я повторю, что все мы больны, все страдаем и мучаемся, а Господь нас смиряет, утешает, покрывает своей Любовью.

# — Алексей, спасибо тебе за эту беседу. Хотелось бы услышать что-то «в путь», быть может, какой-то добрый совет или пожелание всем нашим читателям.

— Братья и сестры, действуйте! Лень поглощает человека очень быстро, поглощает и ум, и сердце. Не позволяйте ей владеть вашей жизнью. Вставайте и идите! Работайте над собой, преодолевайте себя, воздерживайтесь от греха. Отдайте все заботы о себе Богу, сами же творите добрые дела, будьте милосердны друг к другу. Я уверен, что Господь приходит на помощь тем, кто в старании и в трудах возделывает поле своей духовной жизни. Вера без дел мертва! И даже если человек не в состоянии действовать телом, он всегда может действовать сердцем...

#### — Молиться?

— Да.

Не бывает случайных встреч. Каждый человек в твоей жизни – это вестник, каждый, даже самый неверующий, рассказывает тебе о Боге. И если ты слышишь это повествование, значит живешь. Ты жив! И твоя душа карабкается, как та лягушка в кувшине молока, которая взбила под ногами кусочек масла, чтобы выбраться на свободу. Ты жив! Даже если твой тщательно оберегаемый мир полностью разрушен. Это лишь твой искусственно созданный мир, не имеющий отношения к миру, который даёт Господь. Ты жив! И значит, должен действовать, не опускать руки, вставать и идти, вопреки... Именно об этом был наш разговор. Алексей - вестник и для меня, и для каждого читателя нашего журнала, а самое главное - для себя самого. И я верю, что Господь через его уста вразумлял и сердце говорящего, и сердце слушающего.

Алексейцева Анастасия

#### 15

## Тихая небесная заря:

#### Подвиг милосердия праведной Иулиании Лазаревской

Жизненный подвиг Ульяны Устиновны Осорьиной, жившей в XVI веке, может многому научить нас, живуших пятьсот лет спустя. Как, живя в достатке, уметь довольствоваться малым; в скорбях и искушениях – не унывать, а радоваться; не свою волю творить – а принимать от Бога обстоятельства такими, какие они есть. Епископ Иоанн (Шаховской) однажды назвал милосердие «тихой небесной зарей, за которой виден Христос – Солнце Божественной любви». Светлый образ милосердной Иулиании Лазаревской сияет на лазоревом небосклоне русской святости именно такой тихой небесной зарей.



Некоторые православные христиане третьего тысячелетия, наши современники, считают невозможным для себя угодить Господу Богу среди мирской суеты, среди детских горшков и необходимости постоянно смотреть за маленькими детьми. Однако не место, а произволение человеческое приближает к Богу, равно и удаляет от него. На долю святой Иулиании выпало трудное детство: она осталась сиротой. Выйдя замуж непорочной девицей, подарила своему мужу Георгию 13 детей. При этом она пребывала в непрестанной молитве, всегда ходила пред лицом Небесного Отца, привыкла никогда не оставаться в праздности, и отдыхом

для нее служила перемена занятий. Ее внутренним побуждением было всегдашнее стремление деятельно служить ближним и дальним; ее сердце, познавшее в детские годы трудности, было уязвлено любовью к людям, поэтому дела милосердия составляли внутреннюю потребность, и эта жажда творить добрые дела не ограничивалась узким кругом домочадцев. Точно так, как это описано в Книге Притчей Соломоновых в повествовании о добродетельной жене, еще засветло вставая, она становилась душой своего дома и вместе со служанками, челядью исполняла то, что наказывала, бдительным оком смотрела за детьми и никогда не

расставалась с Иисусовой молитвой, так что каждый день был для неё всегдашним движением к Создателю через малые осязаемые благие дела.

Иулиания была заботливой женой и матерью. Конечно, выполняла все обязанности хозяйки большого дома. В тексте жития говорится, что вставала она раньше всех, а ложилась позже. Родственники мужа, с которыми ей пришлось жить, привязались к приветливой боярыне, всегда готовой выслушать, исполнить их просьбы. Особенно ее полюбили свекор со свекровью, что немало говорит в пользу характера молодой невестки. Довольно быстро после свадьбы именно Иулиании было поручено ведение домашнего хозяйства большой семьи.

А еще Иулиания помогала ближним, причем помогала из «собственных средств». Чтобы не просить денег на бедных у мужа, она по ночам (днем времени не было) занималась шитьем и вышивкой. Работы получались искусные, и на вырученные деньги Иулиания могла благотворить. У нее была верная служанка, которая относила деньги, одежду и еду в бедные семьи по ночам. Несколько семей, находящихся на грани голодной смерти, выжили только благодаря помощи святой Иулиании.

В каждой доле – свои скорби. Один за другим у Осорьиных умерли шестеро младенчиков. Спустя время погибли и двое взрослых сыновей. Кто в силах измерить глубину материнского страдания? На месте, где от рук вероломного слуги погиб старший сын, по преданию, забил источник святой воды, существующий до сих пор («Иулианины слёзы»). После этих страшных смертей она молила мужа отпустить в монастырь. Но тот ответил: «Бог дал, Бог и взял. А если уйти в монастырь, не желая заботиться об оставшихся в живых, – не любви Божией искать, а покоя».

Жена покорилась воле супруга, но с того времени они стали жить, как брат и сестра. Иулиания ночь проводила в молитве, а с рассветом уходила на службу в храм. Каждую свободную минуту уединялась в домашней молельне. Вкушала очень мало, по понедельникам — один раз, по пятницам — ничего. Ходила в сапогах на босу ногу, подложив вместо стелек битые черепки и ореховую скорлупу. Спала, подложив под голову полено с сучьями. И всю жизнь свою превратила в беспрерывное самоотречение. Сама не съест — нищему подаст, с себя снимет — убогого оденет.

В начале 17 века, во времена Бориса Годунова, на Муромские земли пришел небывалый голод и мор. Иулиания стала экономить на своей еде, а разницу выгадывать на хлеб нищим. Во время эпидемии люди боялись выходить на улицу, чтобы не подхватить заразу, и Иулиания тайно от родных отдала свою баню больным, ухаживала там за ними, молясь об исцелении. Если человек умирал, хоронила его и молилась об упокоении души.

А вскоре муж Иулиании и его родители умерли. Дети выросли и жили своими семьями. Оставшись одна, Иулиания почти все свои вещи раздала нуждающимся, оставшись даже без теплой одежды.

Вскоре случилось так, что три года подряд не родился хлеб, в июле ударил мороз, а в августе пошёл снег; погиб урожай, пала скотина. Всё, что осталось в хозяйстве от скота, а также ризы, сосуды, Иулиания распродала на жито, и тем челядь свою кормила, и милостыню довольную просящим подавала. Запасы закончились, домашний скот пал от истощения. Уже в преклонных годах она испытала на себе состояние крайней нищеты. Казалось бы — где тут помогать, чем? Хорошо помогать от избытка, слыша благодарности. А если нечего отдавать?

Голод в тот год был таков, что люди теряли рассудок, были случаи людоедства. Когда продавать и раздавать стало нечего, Иулиания совершила неслыханный для своего крепостного времени поступок: отпустила на волю всех своих слуг и холопов. Причем несколько слуг отказались от свободы и остались с умирающей барыней.

Чтобы выжить самой и спасти своих верных слуг, святая Иулиания показала им травы и деревья, у которых можно собирать кору для пропитания. Из лебеды и коры Иулиания пекла хлеб.

И нищие говорили, что хлеб с лебедой, который подавала Иулиания, намного вкуснее хлеба, который им подают на других дворах.

Но святая делилась не только едой: во времена страшного морального упадка, которым сопровождаются разные катаклизмы, она, по свидетельству своего сына, оставившего о ней записки, поражала бодростью, ровностью, необычной радостностью и могла утешить всех, кто приходил к ней.

Накануне нового 1604 года блаженная старица тяжко заболела и вскоре совсем слегла. Призвала детей, внуков, слуг, благословила каждого и наказала всегда следовать Божией заповеди: «Будьте милосердны, как Отец ваш Небесный милосерд есть». Причастившись Святых Христовых Таин, она кротко вздохнула «Слава Богу за все!» и словно замерла. Едва её святая душа отлетела, как все увидели вокруг головы золотое сияние. Погребли святую Иулианию рядом с храмом праведного Лазаря Четверодневного, в котором она венчалась и крестила детей. Осиротевшие односельчане стали приходить к её могиле с просьбами, как к живой, и чудесным образом получали помощь. Через десять лет мощи праведной Иулиании были обретены нетленными. К этому времени количество чудес, явленных у её гроба, было столь велико, что Православная Церковь прославила милостивую Иулианию Лазаревскую как Муромскую чудотворицу.

Чем же святая Иулиания так драгоценна для нас, ее соотечественников начала третьего тысячелетия? Во-первых, тем, что ее святое имя уже несколько столетий русские люди

призывают и молятся ей в случае недомогания и болезней детей, в общении с которыми она находилась всю свою многотрудную жизнь. Во-вторых, имя святой Иулиании Лазаревской является синонимом семейного православного уклада, как бы мы сегодня сказали, гармоничных взаимоотношений супругов, той семьи, в которой никто друг друга не угнетает, не борется за первенство, не считает себя ничем обделенным, но счастлив возможностью послужить ближнему и, таким образом, соединить возрастных и малых - отца и мать, детей и внуков - духом крепкой любви, подлинного содружества, готовности перенести все испытания, которые только ни благоугодно Промыслу Божиему даровать православным людям для их приуготовления к вечной жизни.

Тяжелой и страшной была эпоха безвременья, в которой жила святая Иулиания. Несколько раз ей пришлось испытывать великий голод, но при этом она никогда не потеряла своего лица, никогда не изменила Христу, давшему нам удивительную заповедь: «Будьте милосердны, как Отец ваш Небесный милосерд есть». Вот почему на иконах таким светом сияет ее лик, вот почему и сегодня мы обращаемся к ней, как к живой, веруя, что она была и остается ангелом милосердия не только для родной ей муромской земли, но и для всей нашей возрождающейся России, служащей вере, надежде и любви к воскресшему Христу.

> По материалам сайтов: http://tv-soyuz.ru/ https://elitsy.ru/ https://www.miloserdie.ru/



«Св. праведная Иулиания Лазаревская, Муромская» Наталья Климова

## ДИСКУССИЯ, ИЛИ

### Давайте поразмышляем вместе...

Дорогие читатели журнала «Встреча», в этом августовском номере мы с вами обратились к очень важной, но и очень трудной духовно-нравственной теме «милосердия». Каждый человек, называющий себя христианином, призван к исполнению заповеди оказывать милость ближнему, призван к этому самим Господом. Однако как ни странно, эта, казалось бы, простая заповедь часто оказывается неисполняемой нами. И не только из-за жадности или скупости нашей, а из-за того, что мы все ждем чего-то, бываем не уверены, следует ли давать всем без разбора или вернее «дать запотеть милости в руке твоей», то есть подавать с рассуждением.

Об этом есть много мнений, но мы выбрали для вас, дорогие наши читатели, две статьи «Неправильные нишие» и «Должно ли быть рассуждение в милостыне?», прочитав которые, вы сами можете сделать свои выводы, сообразуясь со Святым Писанием и велением собственной совести.

#### ДОЛЖНО ЛИ БЫТЬ РАССУЖДЕНИЕ В МИЛОСТЫНЕ?

#### Ответы пастырей

дение в милостыне должно быть.

Простые позиции: «подаю всем» или

«не подаю никому» - провал в духов-

ной жизни. На это могут возразить,

Священник

Александр

Да, одно-

значно: рассуж-

Милосердие – одна из важнейших христианских добродетелей, и творить милостыню заповедал нам Господь. Но как быть, если с протянутой рукой стоит явный пьяница, собирая деньги не на еду, а на бутылку «огненного зелья», и, следовательно, наша милостыня пойдет на дело греховное? И надо ли подавать «нишим», для которых попрошайничество стало профессией? Должно ли быть рассуждение в милостыне, или творить ее надо не раздумывая, во исполнение слов Спасителя: «Просящему у тебя дай, и от хотящего занять у тебя не отвращайся» (Мф. 5: 42)? И вообще, есть ли какие-то «правила», кому и как благотворить? Отвечают пастыри Русской Церкви:



#### Протоиерей Олег Стеняев:

ведали нам, что милостыня должна

запотеть в руке. Нельзя заниматься благотворением бездумно. При этом очень важно, чтобы мы выстраивали правильную иерархию ценностей: кому мы помогаем в первую очередь, кому во вторую, кому в третью. Сказано в Писании: «Будем делать добро всем, а наипаче своим по вере» (Гал. 6:10), то есть прежде всего - своим по вере. С другой стороны, каждый человек имеет границы ответственности, очерченные рукою Бога. Они тоже подсказывают нам правильную иерархию: кому мы помогаем в первую очередь, кому во вторую, кому в третью. Граница ответственности, очерченная рукой Бога для каждого человека, - это, прежде всего, его семья. Сказано: «Кто... о домашних не печется, тот отрекся от веры и хуже неверного» (1 Тим. 5: 8). Это – его народ. Сказано: «И разделил Господь языки».

Это – те люди, которые принадлежат к его религиозной традиции, то есть наши братья и сестры по вере. И когда мы выстраиваем отношения с людьми в благотворении, исходя из правильной иерархии предпочтений, это очень разумно.



#### Игумен Лука (Степанов):

- Подаяние милостыни – не то же

самое, что безрассудная расточительность. «Расточи, даде убогим, правда его пребывает во век века» (Пс. 111: 9), - взывает Псалмопевец. Значит, та милостыня вечно ценна, которая сотворена для убогих. Убогими же разумеем тех, для кого Бог по жизни есть и упование, и цель. Это те, кто крайне нуждается в необходимом для поддержания жизни, а потому далек от земных утешений. И еще – слуги Божии, самозабвенно творящие Его святое дело на земле. И тех, и других сегодня надо еще поискать...

что Христос сказал: «Просящему у тебя дай». Но ведь Бог не лишил нас разума! Он не требует, чтобы мы дали просящему убийце нож или наркоману дозу! Точно так же Он не требует, чтобы мы неправильной или неосторожной милостыней ввели человека в грех (дали алкоголику на бутылку) или закабалили человека (об эксплуатации преступными синдикатами людей, выдаваемых за нищих или калек, почитайте статьи в прессе). И святые отцы учат нас духовному рассуждению. Святитель Иоанн Златоуст в своих письмах к диакониссе Олимпиаде напоминает ей: богатство вручено ей в руки Богом, и она не имеет права раздавать Божие бездумно. Поэтому, если вы сомневаетесь, дать ли просящему, - не

давайте ему денег. Если он нищий -

купите ему еды или лекарство. Даже

если он откажется от них - вы сделали,

что могли; если же примет – благода-

По материалам сайта http://www.pravoslavie.ru

#### НЕПРАВИЛЬНЫЕ НИЩИЕ, ИЛИ ЗАПОТЕВШАЯ МИЛОСТЫНЯ

Иногда делаешь все вроде бы правильно, а душа не на месте. У меня так бывает всякий раз, когда иду вдоль шеренги помятых личностей, выпрашивающих на подходах к храму денежку «во славу Божию».

Или когда в метро вижу очередную печальную женщину с картонкой в руках: «Помогите Христа ради! Умирает сын-дочь-внук-муж». Или когда поддатый инвалид в армейской форме пристает к водителям, пока машины стоят в пробке у железнодорожного переезда...

Ведь сто раз уже, наверное, видел по телевизору репортажи о подобных способах «разводки на жалость». И в глубине души склонен считать, что так оно все и есть: денежку, полученную возле храма «во славу Божию», помятые личности тут же потратят на горячительные напитки, у женщины из метро никто не умирает, а пьяный инвалид - наемник мафии. Все так. Только вот душа... Как-то она все же беспокоится, если прохожу мимо таких «неправильных» нищих, ничего не подав. Неуютно ей тогда бывает, душе. Мается она потом. Будто спрашивает, мол, что ж ты, христианин? Тебе ведь ясно заповедано: просящему - дай. А

А я ей тут же в ответ слова Василия Великого: ...нужна опытность, чтобы различить истинно нуждающегося и просящего по любостяжательности. И кто дает угнетенному бедностию, тот дает Господу и от Него получит награду; а кто ссужает всякого мимоходящего, тот бросает псу, который докучает своею безотвязностию, но не возбуждает жалости своей нищетою. Вот так. Поспорь, душа, со святителем! А если мало этих слов - добавлю еще и из Дидахе: ...пусть запотеет милостыня твоя в руках твоих, прежде чем ты узнаешь, кому даешь. И в придачу укажу еще на Иоанна Кронштадтского, который очень любил эту цитату и часто упоминал ее. Короче, неоспоримо

и авторитетно докажу своей душе, что подавать милостыню невесть кому дело душевредное и богопротивное. Вроде бы и докажу, и объясню, и на Отцов сошлюсь... а только мимо все. Она, глупая, все равно чего-то болит, тревожится. И никакие авторитеты ей

Мое отношение к нищим формировалось достаточно долго, под впечатлением ряда наблюдений, встреч и знакомств с людьми этого круга. О некоторых из них я хотел бы вкратце рассказать.

#### ПОСЛЕ ПОЖАРА

Смотреть на это было страшно. По грязноватому весеннему снегу разметались цветастым пунктиром одежки моих детей. Я шел вдоль обочины и почти машинально подбирал желтую Антошкину курточку, синие штанишки Никиты, свитер, связанный для Глеба бабушкой Олей... А потом растерянно стоял на дороге с охапкой мокрой испачканной детской одежды. И не понимал, что нужно делать дальше...

За пару дней до этого к нам постучалась женщина с печальными глазами. Горьким был ее рассказ. Сторел в деревне дом. С двумя маленькими детьми она осталась в одночасье без крыши над головой, без вещей, без денег. На первое время их приютили соседи. Мужа нет, родственников тоже. Как жить дальше, не знает. А пока ходит вот, побирается Христа ради.

На дворе стоял девяносто восьмой год. В каком-то смысле мы тоже были тогда бездомными - с тремя детьми ютились в очередном съемном жилье без удобств. Как тут не помочь чужой беде? Только вот помогать-то особо было нечем. Сами едва сводили концы с концами. Ну, что делать: собрала жена немножко продуктов, дала немножко денег, извинилась, что больше нечем поделиться. Женщина поблагодарила. А потом спросила, нет ли у нас какой-нибудь одежды для ее детей. Эх, как же мы обрадовались, что хотя бы здесь можем помочь! Уж чего-чего, а этого добра у нас было в достатке. Долго выбирали все самое подходящее, чтоб по сезону, по размерам. Набрали два здоровенных пакета. Женщина



была очень довольна, на прощанье желала нам здоровья и всех благ.

...А теперь я стоял на грязном проселке, держал в руках эти вещички и не знал, как с ними поступить. На душе было тягостно, словно бы теперь уже мой дом сгорел, а курточки, штанишки и кофты – это все, что уцелело на пожаре. Глупо, конечно... Однако бросить на дороге я их так и не смог. Притащил домой. И тайком, чтобы не огорчать жену, спрятал в capae.

Прошло три месяца. Однажды захожу во двор и вижу: жена отстирывает в корыте эти самые дареные погорельцам детские вещи.

- Что, говорю, нашла «заначку»?
- Ага, жена шмыгнула носом. Я их еще тогда, на дороге видела. Только не стала тебе говорить, чтобы не расстраивать. А подобрать не догадалась.

Помолчала и добавила тихо:

– Там еще и продукты были раскиданы...

Думали мы, думали, что же это с нами приключилось, но так и не пришли ни к чему в своих думках. Просто перестирали все, да и отдали мальчишкам дальше донашивать.

#### ДВОЕ В ПОЕЗДЕ

В моей жизни был случай, когда я не подал нищим ничего. Вернее, бывало-то их гораздо больше. Но именно этот врезался в память по-особенному.

Рассуждая о нищих, мы обычно подразумеваем под этим словом некий обобщенный типаж человека, который пусть и по-своему, но как-то все же устроился в жизни. На ум сразу приходят члены полукриминальных сообществ, талантливые симулянты-одиночки или обычные тунеядцы, принципиально не желающие добывать хлеб насущный честным трудом. Однако за этими, самыми броскими и распространенными вариантами нищенства существует еще один его пласт. Мы крайне мало знаем о нем, потому что в своей обыденной жизни практически не пересекаемся с его представителями. Но если это все же происходит, такие встречи запоминаются на всю жизнь.

В тот день я ехал на пригородной электричке домой. Пригревало апрельское солнце. Молодой зеленью светились за окном деревья. На душе было хорошо, как это бывает лишь весной в такие вот погожие деньки. И тут в

вагон вошли двое. Назвать их мужчиной и женщиной можно было лишь потому, что так уж принято называть разнополых особей людского Человечерода. ский облик едва угадывался в них за какой-то совершенно невероятной ветошью, составлявшей их

одежду. Ничего подобного я не видал на живых людях ни до, ни после. Засаленные, полуистлевшие, грязные до полной потери цвета мерзкие тряпки, когда-то бывшие кофтой, брюками,

И лица у них были под стать одеянию: одутловатые, заплывшие, не красные даже, а какие-то бурые. Мужчина был безглазым. Веки над пустыми глазницами свисали у него до середины щек, как у гоголевского Вия. По черному от грязи воротнику бродили крупные вши. Женщина-поводырь шла впереди него по вагону с помятой консервной банкой в руке. Слепой держался сзади за резинку ее рейтуз. Но окончательно вогнал меня в ступор даже не вид их, а запах. Вернее – чудовищная, непередаваемая словами вонь. Чем от них несло - аммиаком, гнилью, прелью, разлагающимся человеческим телом - Бог весть как это все еще можно назвать. Они медленно шли мимо меня, не произнося ни слова. А я смотрел и смотрел на них, цепенея от увиденного. Даже в голову мне раньше не приходило, что люди могут дойти до такого края. Наивно думалось, что у нищеты бывают какие-то пределы...

Нищие вышли в тамбур и направились в следующий вагон. Оторопевшие пассажиры пришли в себя и дружно бросились открывать окна. Зазвучали со всех сторон возмущенные вариации на тему: «Как можно позволять вонючим бомжам заходить в электрички!»

А я думал о том, что перед такой огромной чужой бедой человек попросту бессилен. Да, тогда я растерялся. И не бросил в их жалкую баночку ни копейки. Но даже если бы я отдал все, что у меня было с собой – деньги, одежду, сумку с книгами, - все равно это ничего не изменило бы в их страшной жизни. Это и жизнью-то назвать язык не поворачивается.



Впервые она появилась у нас в доме с огромным животом и маленьким хмурым мальчиком, вцепившимся в ее подол. Молодая изможденная женщина на последних сроках беременности просила подаяния. Рассказала свою нехитрую историю: детдомовка, вышла замуж, жили в Грозном. Началась война, муж погиб. Его родственники от нее отказались. Осталась одна с ребенком, да еще и беременная. Дело происходило в самый разгар первой чеченской кампании. Я лично знал в нашем краю пару-тройку людей с подобными судьбами. Сорванные войной с родных мест, без жилья, без средств к существованию, они находили себе приют в российской глубинке благо, брошенных домов в пустеющих деревнях хватало на всех...

Наташу поселили в недостроенном общежитии местного ПТУ, в комнате без отопления. Для летнего сезона жилище вполне подходящее. О том же, что будет зимой, она старалась не думать. Мы помогали ей, чем могли, - деньгами, едой, вещами. Через несколько недель Наташа родила еще одного мальчика и перебралась в соседний райцентр, где власти нашли ей более подходящее жилье. Но нас она время от времени навещала, поскольку кормилась, как и прежде, нищенством. Детские пособия были тогда совсем мизерными, а получить работу в ее положении было практически нереально. Правда, позже она дважды пыталась устроиться уборщицей – сначала в школе, потом в Доме культуры. Но дети постоянно хворали, приходилось отпрашиваться, брать больничные... А тут, в придачу ко всем бедам, у нее самой открылась язвенная болезнь. Ну кому нужна такая уборщица? Короче, работать не получилось. Теперь, уже с двумя детьми в вечно ломающейся коляске,

она ходила от дома к дому, надеясь лишь на людское милосердие. У нас она иногда останавливалась отдохнуть часок-другой. Ела очень мало.

Худая, с черными полукружьями под глазами, вечно уставшая до полусмерти. К нам в Жиздру она приезжала побираться не от хорошей жизни - в соседнем райцентре народ был куда жестче. Случалось, в подъездах тамошних «хрущевок» ее избивали и даже спускали с лестницы. Местная шпана несколько раз отбирала у нее собранные с таким риском крохи. У нас же она в каждый приезд обходила несколько домов, где ее давно знали. Появлялась нечасто - раз в две-три недели. Если Наташи долго не было, мы с женой начинали волноваться: уж не случилось ли чего? Знакомство наше продолжалось несколько лет.

Однажды я разговорился с женой нашего священника, которая тоже все это время помогала Наташе. И не сразу смог осмыслить услышанное. Дело в том, что матушке она рассказывала о себе совсем другую историю. Не помню всех подробностей, но в этом варианте Наташиных злоключений никакой Чечни не было и в помине. Зато детей у нее оказалось уже не двое, а... пятеро! И прописана она была в Овсороке - деревне, где еще с послевоенных времен обосновался цыганский табор. Все это матушка своими глазами прочла в ее паспорте, который Наташа сама показывала. А приходские всезнающие бабульки говорили еще более интересные вещи: будто живет она там преспокойно с мужем-цыганом. А к нам ездит, потому что таков национальный обычай - цыганская жена должна промышлять либо гаданием, либо попрошайничеством. Вот ведь какая версия: хочешь - верь, хочешь нет... Я - не хотел. Потому что лично



знал Наташу не один год и верил своим глазам больше, чем досужим россказням. Ну не укладывалось у меня такое в голове, и все тут!

А закончилась эта история следующим образом. Однажды поехали мы с женой за какой-то надобностью в тот самый соседний райцентр. Влезли в битком набитый автобус. К середине пути в салоне стало попросторней. Мы перебрались на заднюю площадку, где освободились места. И увидели прямо перед собой... Наташу. С пятью детьми. И с коренастым цыганом в обнимку. Она сразу же сделала вид, будто не замечает нас. Мы тоже старались не смотреть в ее сторону. Это стоило нам всем значительных усилий, поскольку сидели мы в двух шагах напротив друг друга. Вскоре они сошли у какой-то придорожной деревушки. С тех пор Наташу я больше не встречал.

#### ЛВА СМЫСЛА МИЛОСТЫНИ

Ни в коем случае не оспаривая чьей-либо точки зрения, сразу хочу сказать: я стараюсь по мере сил подавать каждому, кто ко мне обращается (за исключением, разве что, откровенно пьяных). Мне кажется, что за всеми этими спорами и обсуждениями на тему «кому дать, кому не дать» мы незаметно ушли в сторону от христианского понимания милостыни и теперь рассматриваем ее лишь как социальное понятие. А ведь это далеко не одно и то

В христианстве мы призваны делами милосердия исправлять самих себя; учиться любить ближнего не на словах, а на деле; милостыней лечить свою душу. Казалось бы, очевидная мысль. Но сегодня мы почему-то куда более озабочены совсем другими пробле-

> мами: как потратит нищий полученные от нас деньги? Не напьется ли на них? Не согрешит ли с их помощью? А может быть, он и вовсе подпольный миллионер и аферист?

И здесь нам неизбежно прихолится делать подавлявывод: большинюшее ство сегодняшних ниших - «неправильные». То есть - не соответствующие нашим высоким требованиям к настоящему, добросовестному нищему, которому мы могли бы вручить милостыню с твердой уверенностью в том, что он потратит ее исключительно на благое дело. Пытаясь угадать, как просящий распорядится полученными деньгами, мы, по сути, выносим ему приговор. То есть уже загодя считаем его мошенником, пьяницей, тунеядцем и т. д. И самое главное - понимаем вдруг, что не любим этого человека. А значит, денег ему не дадим.

Вот это я и называю социальным подходом, когда «хорошим» нищим мы даем милостыню, «плохим» - нет. А ведь и в евангельские времена нищие едва ли были более нравственным народом, чем теперь. Однако Христос ясно и недвусмысленно сказал: просящему - дай. Любому. Каждому, кто к тебе обратится. И вовсе не потому, что он достоин подаяния, а совсем по другой причине: каким бы он ни был плохим и нечестным, мы все равно призваны отнестись к нему с любовью. Иначе и сами отпадем от Любви Божьей. Вот чего нужно действительно бояться, а не гадать - жулик этот несчастный или нет.

Однажды я столкнулся в магазине с нищенкой, покупавшей пиво на только что выпрошенные у меня деньги. Сперва, конечно, возмутился. А потом подумал: ну а что, разве я сам никогда не покупал себе пивка в охотку? Какая разница-то? Вот, Господь посылает мне деньги, и я трачу их по своему усмотрению. В том числе и на пиво. И нищенке Господь тоже послал деньги, на этот раз – через меня. И она точно так же свободна распоряжаться ими. Так что же тогда меня возмущает в ее выборе, за который я себя, кстати, никогда не

А возмущает меня следующее: когда я понимаю, что побирушка может за день насобирать в большом городе денег больше, чем я сам за этот же день зарабатываю, то подавать милостыню как-то уже и не хочется. Ну не хочется мне, чтобы тот, кому я помогаю, жил лучше, чем я! Вот если гарантировано, что его условия жизни хуже моих, тогда подам без проблем. Только где ж ее взять, такую гарантию? Справку о доходах у нищих спрашивать? Или частного детектива нанимать, чтоб проследил, как они расходуют полученные от меня

Такие вот мысли... Горькие и гадкие, если честно.

20 ВСТРЕЧА АКТУАЛЬНО ЛИЧНАЯ ВСТРЕЧА



#### ЗАПОТЕВШАЯ ДЕНЕЖКА

Есть такой святой - Иоанн Милостивый, патриарх Александрийский. Однажды его слуги заметили в толпе нищих несколько хорошо одетых девиц, также просивших подаяния. На вопрос слуг, подавать ли милостыню и им тоже, он ответил: «Если вы действительно рабы Христовы, то подавайте так, как Христос повелел, не взирая на лица и не расспрашивая о жизни тех, кому даете». И ведь это сказал не кто-то, а святой, вошедший в историю Церкви под именем Милостивого. То есть – осуществившего добродетель милостыни так, как она должна быть осуществлена и всеми нами. Ну как же мне с ним спорить? И на каком основании?

Я стараюсь каждому обратившемуся дать хотя бы что-нибудь. Не надеясь особо изменить его жизнь к лучшему ну что там изменит моя десятка? – а просто для того, чтобы самому остаться человеком и не смотреть на несчастного опустившегося бродягу как на никчемный отброс. В дневниках Тараса Шевченко есть страшная запись: «Шел я в декабре по набережной. Навстречу босяк. Дай, говорит, алтын. Я поленился расстегивать свитку. Бог, отвечаю, подаст. Иду дальше, слышу – плеск воды. Возвращаюсь бегом. Оказывается, нищий мой в проруби утопился. Люди собрались, пристава зовут... С того дня я всегда подаю любому нищему. А вдруг, думаю, он решил измерить на мне предел человеческой жестокости...»

Я не знаю, почему обратившийся ко мне с просьбой человек оказался в бедственном положении. Не знаю, что им движет. Ничего о нем не знаю, кроме того, что сам он о себе рассказал. И не дай мне Бог в таких случаях принять настоящую людскую беду за ловкое мошенничество. Уж лучше я еще сто раз ошибусь в другую сторону, чем хотя бы однажды окажусь мерилом жестокости для подлинно белствующего.

Никакие святоотеческие цитаты не смогут меня в этом разубедить. Конечно, фраза из Дидахе о запотевшей в руке милостыне – очень сильный аргумент. Но только в том случае, если она цитируется вне контекста. Потому что строкой выше там же, в первой главе Дидахе, написано: Всякому просящему у тебя давай и не требуй назад, ибо Отец хочет, чтобы всем было раздаваемо от даров каждого. Блажен дающий по заповеди, ибо он неповинен. Горе тому, кто берет! Ибо если он берет, имея в том нужду, то он неповинен; а не имеющий нужды даст отчет, зачем и на что он взял...

И цитата из Василия Великого, несмотря на всю свою убедительность, в данном случае не работает, поскольку речь в ней идет о совершенно иной ситуации. Приведенные мною в начале статьи слова святителя взяты из наставления человеку, который решил раздать все свое имущество без остатка. К нему-то обращаясь, и пишет Василий Великий: ...не на себя должно брать раздаяние имения, но поручить тому, на кого возложено

распоряжаться делами бедных. ...Ибо нужна опытность, чтобы различить истинно нуждающегося и просящего по любостяжательности. Остается лишь удивляться, с какой легкостью и постоянством искажается смысл этих слов в многочисленных публикациях, где они приводятся в качестве доказательства прямо противоположной мысли. Василий Великий призывает собеседника не заниматься благотворительностью лично, по причине отсутствия опыта. У нас же сегодня эта фраза часто воспринимается едва ли не как требование ко всем и каждому руководствоваться такой опытностью. Но ведь нет ее почти ни у кого, за редчайшим исключением. И v меня тоже нет.

А вот нищие вокруг – есть. И время от времени обращаются ко мне с просьбой о милостыне. Плохие, обманщики, воры, пьяницы - Бог весть, кто они там такие. И что мне с ними делать? Да, Иоанн Кронштадтский любил повторять слова о запотевшей в руке милостыне. Но ведь как же он и благотворил при этом! Сколько раз жена корила кронштадтского пастыря за то, что он возвращался вечером домой без сапог, подарив их на улице очередному босяку! Вот бы в чем равняться на Праведника. Иначе получается, что милостыня у меня в руке потеет, а сапоги-то на месте...

Жизнь наша не такая уж и долгая. Как мы ее ни проживем – в нищете ли, в богатстве – все равно через какое-то время она закончится. И единственный ее результат для всех будет лишь в одном: научились ли мы любить другого человека? Научились ли видеть сквозь все его недостатки образ Божий?

Да, мне трудно с любовью отнестись к нищему. А ему трудно с любовью отнестись ко мне. И купюра в кружку не изменит чужой жизни. Но с моей стороны она может стать делом любви, а нищему поможет смотреть на меня хотя бы без неприязни.

Впрочем, об этом сказано еще так: пусть запотеет милостыня твоя в руках твоих, прежде чем узнаешь, кому даешь. Хорошие и правильные слова. Вот только к себе я их примерить никак не могу. Потому что боюсь так и остаться с сопревшей в кулаке денежкой, для которой не нашлось «достойного» нищего.

Александр Ткаченко http://foma.in.ua/articles/ people/nepravilnye-nishchie-ilizapotevshaya-milostynya

## Аишние люди: Князь Мышкин и Иннокентий

В одном из недавних наших номеров мы вспоминали с вами всех преподобных и богоносных отцов во святой горе Афонской просиявших. В этой связи поговорили мы с вами и о еще непрославленных русских подвижниках Святой Горы, среди которых прозвучало имя иркутского купца-миллионера, а позже афонского схимонаха Иннокентия (Сибирякова).



В наши дня его имя, а что особенно прискорбно, его многочисленные дела милосердия совершенно забыты. Поэтому сегодня, в этом номере, посвященном милосердию, мы хотим еще раз вернуться к примеру его жизни и рассказать о нем вам более подробно и обстоятельно.

«В 1867 году в Женеве Ф.М. Достоевский начал работу над одним из своих самых выдающихся произведений, о котором писал племяннице Софье Ивановой: «Идея романа – моя старинная и любимая, но до того трудная, что я долго не смел браться за нее... Главная мысль – изобразить положительно прекрасного человека... Труднее этого нет ничего на свете, а особенно теперь. На свете есть одно только положительно прекрасное Лицо – Христос, так что явление этого безмерно, бесконечно прекрасного Лица, уж конечно, есть бесконечное чудо. Всё Евангелие

Иоанна в этом смысле; он всё чудо находит в одном воплощении, в одном появлении прекрасного». Роман получил название «Идиот», что в переводе с греческого означает «отдельный, обособленный человек».

Через полтора года произведение публикуется в журнале «Русский вестник», и мир узнаёт о «бедном рыцаре» князе Льве Мышкине. А еще через несколько лет в Санкт-Петербурге началась забавная история. Светские собрания всполошили диковинные слухи: в одну из частных гимназий с правами казенной поступает некий пятнадцатилетний ученик, который в тот же год ее выкупает и фактически заново перестраивает. Как выяснилось, история случилась в действительности: классическая гимназия статского советника Федора Бычкова (по адресу ул. Лиговка, д. 1) в связи с постигшими ее чрезвычайными финансовыми

трудностями перешла во владение молодого представителя старинного купеческого рода из Иркутска — он оставался ее домовладельцем еще почти 20 лет. За это время в определенных кругах он снискал славу сумасшедшего, получив прозвище «робкий иркутский купчик». Другие почитали его за добросердечного бессребреника и «просвещенного благотворителя».

В любом случае анекдоты, как он «сорил» деньгами, употребляя их на благотворительность, еще долго ходили не только по светским квартирам, но

и по задворкам петербуржского общества. Его педагог, известный профессор-физиолог П.Ф. Лесгафт, которому он потом завещал 350 000 рублей вместе со зданием гимназии, писал о своем подопечном следующее: «Точно так же он не хотел проводить эгоистическую жизнь, окружаясь всеми земными удобствами и удовлетворениями; он жил при самых скромных условиях, и по мере его знакомства с жизненными формами... он становился строже к себе и все более старался избегать всяких телесных развлечений и прихотей. Чуткий ко всему окружающему, он стал верить человеческим нуждам и страданиям и помогать всем к нему обращающимся».

Если внимательно присмотреться к поведению и поступкам молодого человека, то легко заметить, что «робкий иркутский купчик» как будто сошел со страниц романа Ф.М. Достоевского «Идиот». И пусть, в отличие от нищего князя, он был богатейшим наследником сибирских золотопромышленников, их роднило совсем другое. Лейтмотивом жизни «просвещенного благотворителя» стала главная мысль романа, выраженная самим Мышкиным: «Сострадание есть главнейший и, может быть, единственный закон бытия всего человечества».

В 1890-х годах молодой сибиряк снимал скромную квартирку на Гороховой улице, экипаж не заводил, пользовался извозчиком, при этом в буквальном смысле всем раздавал деньги. Сперва он регулярно помогал друзьям-студентам, а со временем молва о его небывалой щедрости разошлась по всему Петербургу, и к его квартире выстраивались огромные очереди разноперого люда. Иногда он принимал по несколько сот человек в день, никому не отказывал и давал

«Если просят, значит нужно: если можно дать, то есть если имеются средства, то и нужно дать, не производя розыска»

По словам преподобного Сергия Радонежского, «благочестие не состоит из подаяния милостыни, а в сердечном участии». Поэтому в руках «робкого купчика» деньги были не более чем инструментом любви. И нет сомнений, будь Мышкин с достатком, его средства также раздавались бы направо и налево. Так что Федору Михайловичу не было нужды одаривать своего князя миллионами, и без того его детское благочестие и всеохватывающее «сердечное участие» освещают весь сюжет романа.

Что касается молодого сибиряка, то и его сострадание не было избирательным: «Просящему у тебя дай, и от хотящего занять у тебя не отвращайся» (Мф. 5: 42). Сам он говорил: «Если просят, значит нужно: если можно дать, то есть если имеются средства, то и нужно дать, не производя розыска». Обоим героям дано было познавать мир через любовь, через «сердечное участие», о чем в романе писал Ф.М. Достоевский: «Бросая ваше семя, бросая вашу "милостыню", ваше

доброе дело в какой бы то ни было форме, вы отдаете часть вашей личности и принимаете в себя часть другой; вы взаимно приобщаетесь один к другому; еще несколько внимания, и вы вознаграждаетесь уже знанием, самыми неожиданными открытиями».

Как это часто бывает, среди нуждающихся и выпрашивающих у щедрого благодетеля лепту нашлись и те, кто не устоял перед искушением злой завистью. Пресловутая «скорбь о благополучии ближнего», «порча жизни» и «поругание природы», как называл это чувство святитель Василий Великий, в

душах жадных злопыхателей рождала клевету, которая зловонными ручьями растекалась по Петербургу. Увлеченные набирающим силу в русском обществе «шатанием умов» студенты-народники бессовестно упрекали своего благодетеля в недостатке жертв для всеобщего блага, а сам градоначальник Виктор фон Валь, до которого дошли слухи о щедром миллионере, в свою очередь подозревал его в поддержке тайных революционных организаций.

Однажды в 1894 году при входе в Знаменскую церковь молодой человек положил на книжку стоявшей на паперти монахини серебряный рубль. Привыкшая получать мелочь, она так поразилась щедрости незнакомого барина, что, упав на колени перед иконой, стала в полный голос на весь церковный двор благодарить Бога за милость. Тогда растроганный прихожанин спросил у монахини ее адрес и из какой она обители, а на следующий день явился к ней в одно из столичных подворий и передал бумажный сверток. Внутри была наличность в размере 147 000 рублей. Пересчитав деньги, монахиня пришла в ужас. Заподозрив неладное, она поспешила в полицейский участок и донесла на молодого барина.

На него завели дело по подозрению в душевном расстройстве, а также в возможном финансировании революционных кружков и собраний. В ходе следствия вскрылись любопытнейшие факты его жизни. Участию в политическом подполье весьма странный молодой человек уже в свои 25 лет предпочел активную деятельность в качестве почетного жертвователя

и члена ряда благотворительных и попечительских обществ. Он не жалел средств на учебные и научные проекты, издавал массу учебников, книг и журналов, выделял баснословные суммы на открытие библиотек по всей Российской империи.

Мало того, еще будучи студентом, он активно участвовал в строительстве Санкт-Петербургского университета, первого Женского медицинского института и Бестужевских высших женских курсов. На свои деньги чудак возводил общежития для студентов и утверждал для них стипендии. В 26 лет он лично содержал 70 стипендиатов, учившихся в России и Европе. Особенное внимание он уделял землякам из Сибири и часто поддерживал проекты, связанные с родным краем. Среди его многочисленных инициатив - несколько этнографических экспедиций в Сибирь и на Дальний Восток, строительство одного из залов Русского географического общества, театр в Иркутске, народный дом в Барнауле и многое другое. Кроме того, он учредил капитал в 420 000 рублей для пособий и пенсий рабочим своих золотых приисков. Баснословные суммы, исчисляемые миллионами, уходили на строительство приютов, богаделен, больниц, церквей и монастырей по всей России. Молодой человек жертвовал средства на устройство библиотек в Ишиме, Красноярске, Нерчинске, Ачинске, Кургане. И это далеко не полный перечень его благодеяний, которые он творил втихомолку. Благо, что его доходы стабильно приумножались.

Когда всплыли все эти подробности, его попытались обвинить в невменяемости и бесконтрольном расточении средств, после чего назначили психиатрическую экспертизу. Как тут не вспомнить слова лакея Епанчиных, характеризующие Льва Мышкина: «Князь просто дурачок и амбиции не имеет...» А сам сибирский «безумец» рассуждал таким образом: «Как человек пуст в своей жизни, как ничтожны все его потребности, обусловленные одной наживой; как жадно всё человечество в своем стремлении к богатству! Но что оно нам приносит... Одно грустное разочарование. Вот я - миллионер, мое "счастье" должно быть вполне закончено. Но счастлив ли я? Нет. Всё мое богатство в сравнении с тем, чего жаждет душа моя, есть ничто, пыль,

Не исключено, что подобные рассуждения подтолкнули суд подвер-

гнуть его повторной психиатрической экспертизе. К счастью, в обоих случаях медики засвидетельствовали, что молодой человек вменяем, и дело кончилось полным оправданием подозреваемого. Мало того, в адрес градоначальника поступил строгий запрет впредь вмешиваться в его дела. По одним сведениям, за «робкого купчика» заступился обер-прокурор Святейшего Синода Константин Победоносцев, а по другим — сам император Александр III, который незадолго до своей смерти удостоил сибирского благотворителя личной встречи.

Побуждаемый душевными склонностями, он проводил в жизнь правило:

просящему дай - и прослыл безумцем. Спустя время с этим судебным процессом ознакомился председатель Петроградской губернской ученой архивной комиссии историк Михаил Константинович Соколовский, и вот какую он дал оценку тем событиям: «Общество не удивлялось бы, если бы он преподносил жемчуг и бриллианты сомнительным певичкам, если бы он строил себе дворцы во вкусе Альгамбры, накупал картин, гобелены, севр и сакс или в пьяном виде разбивал зеркала, чтобы вызвать хриплый хохот арфянок, - всё это было бы обычно. Но он отошел от этого и, побуждаемый душевными склонностями, проводил в жизнь правило: просящему дай».

Звали этого человека Иннокентий Сибиряков, и был он одним из шести отпрысков известной и влиятельной купеческой династии. Родился 30 октября - в один день с Федором Михайловичем Достоевским, только с разницей в 39 лет. Отец Иннокентия Михаил Александрович на всю Сибирь слыл богатейшим золотопромышленником, открывшим в 1863 году богатые месторождения в бассейне реки Бодайбо. С тех пор капиталы заводов и компаний Сибирякова крепчали, а уже через 40 лет основанное им поселение получило статус города, который до сих пор остается важнейшим центром золотодобывающей отрасли России.

Достоевский создал своего знаменитого героя в 1867 году, когда Иннокентию исполнилось 7 лет. В этот же год его большое семейство постигло несчастье: скончалась матушка Варвара Константиновна. А еще через семь умер отец, оставив сиротами трех сыновей и трех дочерей. Унаследовав огромное состояние, которое регулярно приумножалось доходами от золотопромышленных товариществ, заводов, торговых

предприятий и пароходств, дети один за другим перебрались в Санкт-Петербург. В столице состоятельные братья и сестры остались верными семейным купече-

ским традициям и развернули широкую благотворительную деятельность в самых различных сферах.

Но только самый младший, Инно-

кентий, на этой почве снискал славу сумасшедшего. Молодой человек мог не читать романа Достоевского и ничего не знать о его главном «бедном рыцаре». Реальную личность и вымышленного персонажа роднил образ Героя из совсем другой Книги, Чья заповедь стала смыслом жизни того и другого: «Как Я возлюбил вас, так и вы да любите друг друга» (Ин. 13: 34). Еще одно важное совпадение двух «безумцев» говорит о том, что их любовь была выстрадана Крестом, который они несли с детства. Оба терпели хроническую болезнь: Сибиряков изнемогал чахоткой, Мышкин – эпилепсией, и оба лечились в Европе.

Можно долго гадать, чья это фраза: «Отсутствие счастия в жизни гнетет мое сознание безотчетным чувством скорби, горести и отчаяния. Так чувствую я себя теперь, по возвращении в Россию. Здесь, как и везде на свете, я вижу только одни страдания людей, одни муки человеческие, одну суету мирскую. Как будто вся наша жизнь только в одном этом и состоит, как будто Господь Бог всех нас создал для одних страданий на свете и нет для человека никакой отрады, кроме печального конца - смерти... И я думаю, что все эти пытки, все мучения, все страдания суть лишь вещи благоприобретенные человеком, но не наследие Божие для нас на земле. Ведь Царствие Божие внутри нас, а мы всем этим пренебрегли и впали в отчаяние, в тоску, в ад жизни. Да, слаб, ничтожен и малодушен человек в выборе своего земного блага, личного счастья». Не сию ли тайну пытался раскрыть великий писатель? Но эти слова принадлежат Сибирякову.

А князь Мышкин в романе словно продолжает эту мысль: «Сущность религиозного чувства ни под какие рассуждения, ни под какие атеизмы не подходит; тут что-то не то, и вечно будет не то; тут что-то такое, обо что вечно будут скользить атеизмы и вечно будут не про то говорить»; «Не

# «Если вы чувствуете подле себя нищету, будучи сами богаты, то вам как-то становится не по себе»

из одного ведь тщеславия, не всё ведь от одних скверных тщеславных чувств происходят русские атеисты и русские иезуиты, а и из боли духовной, из жажды духовной, из тоски по высшему делу, по крепкому берегу, по родине, в которую веровать перестали, потому что никогла ее и не знали!»

Последними словами схимонаха Иннокентия были: «Простите, ничего не могу сказать, кроме грехов...»

В итоге никто из наших героев в Санкт-Петербурге надолго не задержался. В расчетливом прагматичном мире они так и остались непонятыми гостями и умалишенными героями, о чем «бедный рыцарь» Лев Мышкин предрекал заранее: «В обществе я лишний». После гибели Настасьи Филипповны его душевная болезнь до крайней степени обострилась, и его вновь увезли за границу лечиться. Примерно то же самое говорили и о «робком купчике» Иннокентии Сибирякове, который в действительности раздал все свои миллионы и ушел исцелять свое «безумие» в монастырь на Святую гору Афон. Там на его средства возвели самый большой в Греции собор апостола Андрея Первозванного.

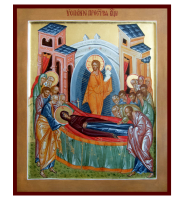
По свидетельству своих собратьев по Андреевскому скиту, «дни своей иноческой жизни он проводил, пользуясь малым отдыхом, в строгом посте и горячей слезной молитве. Он в полной мере выполнил в иночестве заповедь нестяжания и послушания беспрекословного и вполне с дерзновением мог сказать с апостолом: "Се, мы оставихом вся и вслед Тебе идохом"».

Схимонах Иннокентий закончил свои земные дни в возрасте 41 года: обострилась чахотка. Его последние слова были обращены к настоятелю, входившему в его келью: «Батюшка, простите, не могу я вас встретить как следует; ничего не могу сказать, кроме грехов».

В настоящее время в Русской Православной Церкви рассматривается вопрос о канонизации Иннокентия Сибирякова.»

Денис Халфин http://www.pravoslavie.ru/107956.html

28 августа по новому стилю и 15 августа по старому стилю Русская Православная Церковь отмечает праздник Успения Пресвятой Владычицы нашей Богородицы и Приснодевы Марии. Успение Богородицы – праздник, посвященный событию, которое не описывается в Библии, но о котором известно благодаря Преданию Церкви. Само слово «успение» на современный русский язык можно перевести как «смерть».



## Митрополит Антоний Сурожский Заповедь Богородицы

Святейшая всех святых – Божия Матерь – уснула сном земли; но как Она была живой до самых глубин Своего естества, так и осталась Она живой: живой дишою, вознесшейся к престолу

Божию, живой и воскресшим телом Своим, которым Она предстоит теперь и молится о нас. Поистине Она является престолом благодати; в Нее вселился Живой Бог, в утробе Ее Он был, как на престоле славы Своей. И с какой благодарностью, с каким изумлением мы думаем о Ней: Источник жизни, Живоносный Источник, как называет Ее Церковь, Богородица кончает Свою земную жизнь, окруженная трепетною любовью всех.

Но что же Она оставляет нам? Одну только заповедь и один дивный пример. Заповедь – те слова, которые Она сказала слугам в Кане Галилейской: Что бы ни сказал Христос – то исполните... И они исполнили; и воды омовения стали добрым вином Царства Божия. Эту заповедь Она оставляет каждому из нас: пойми, каждый из нас, слово Христово, вслушайся в него и не будь только слушателем, но исполни его, и тогда все земное станет небесным, вечным, преображенным и прославленным...

И Она оставила нам пример: о Ней говорится в Евангелии, что каждое слово о Христе и, конечно, каждое слово Христово Она складывала в Свое сердце, как сокровище, как самое драгоценное, что у Нее было...

Станем и мы учиться так слушать, как слушают всей любовью и всем благоговением, вслушиваться в каждое слово Спасителя. В Евангелии много сказано; но сердце каждого из нас отзывается то на одно, то на другое; и на что отозвалось мое или твое сердце - это слово, сказанное Спасителем Христом тебе и мне лично... И это слово нам надо сохранить как путь жизни, как точку соприкосновения между нами и Богом, как признак нашего родства и близости с Ним.

И если так будем жить, так слушать, так складывать в сердце своем слово Христово, как сеют семя во вспаханную землю, тогда и над нами исполнится то, что Елизавета сказала Божией Матери, когда Она к ней пришла: Блаженна веровавшая, ибо исполнится все, сказанное Тебе от Господа... Да будет это и с нами; да будет Матерь Божия нашим примером; воспримем Ее единственную заповедь, и только тогда прославление Ее нами будет истинным, потому что мы поклонимся тогда Богу в Ней и через Нее и духом и истиной. Аминь.

https://www.pravmir.ru/

## Торжество Пресвятой Богородицы

Продолжаем открывать новые странички Православия. Сегодня поговорим об иконе Божией Матери «Торжество Пресвятой богородицы» (Порт-Артурская) – празднование которой приходится на 29 августа. История иконы такова.

11 декабря 1903 года, за два месяца до начала русско-японской войны, в Дальние пещеры Киево-Печерской лавры пришел старик-матрос, участник обороны Севастополя. Он усердно молился о русском флоте в Порт-Артуре. Однажды во сне ему явилась Пресвятая Богородица, держащая в руках плат, на котором был изображен лик Спасителя. Обе стопы Ее попирали обнаженные и отточенные обоюдоострые мечи. С правой стороны над пречистым ликом Богородицы находился Архистратиг Михаил, с левой Архангел Гавриил. Над Нею Ангелы

увенчанную перекрещивающимися (Владивосток зимой замерзал). радугами с крестом наверху. Еще выше Бесплотные Силы поддерживали облака, на которых восседал Господь Саваоф.

истории иконы и вспомним историю Порт-Артура. Думаю, старшее поколение знает, а вот молодые вряд ли слышали о героической обороне порта русскими.

Крепость Порт-Артур располагалась на крайней южной оконечности Ляодун- японцы предприняли четыре попытки ского полуострова в Китае. Этот район штурма Порт-Артура, велись ожестобыл арендован Россией в 1898 году, для ченные бои, тысячи русских солдат и сооружения необходимого русским неза- жителей крепости гибли под натиском

держали в облаках царскую корону, мерзающего порта на Тихом океане.

В первый же день русско-японской войны японцы без предупреждения атаковали порт-артурскую эскадру, Теперь немного отвлечемся от причинив ей сильный урон. В дальнейшем японцы начали готовиться к нападению на крепость с суши, предварительно взяв стратегически важные высоты и блокировав эскадру русских с моря. С августа по декабрь 1904 года японцев, но не сдавали осажденный Порт-Артур. Потеряв ключевые позиции и основные силы, под угрозой голодной смерти последних защитников крепости генерал Стессель посчитал дальнейшее сопротивление бессмысленным и 20 декабря 1904 года подписал акт о капитуляции.

После сдачи крепости в плен попало около 25 тысяч человек (из них свыше 10 тысяч больных и раненых). Сражаясь в условиях полной блокады, порт-артурский гарнизон оттянул на себя 200 тысяч японских солдат. Их потери за время осады составили 110 тысяч, 15 судов различных классов. Для России падение Порт-Артура означало потерю выхода в незамерзающее Желтое море, ухудшение стратегической ситуации в Маньчжурии. Его последствием стало дальнейшее усиление начинавшихся в России революционных событий. Участником обороны Порт-Артура был выдающийся русский флотоводец и деятель Белого движения Александр Васильевич Колчак.

Но вернемся к истории иконы и сну старого русского моряка. Пресвятая Богородица поведала ему, что вскоре начнется война, в которой Россию ждут тяжелые потери и испытания. Владычица Небесная приказала изготовить образ, точно отображающий видение, и отправить икону в Порт-Артурскую церковь, обещая помощь, покровительство и победу русскому воинству. Старик-матрос поведал о видении богомольцам лавры, и вскоре была собрана необходимая для изготовления иконы сумма. На образе эмалированной вязью было написано: «В благословение и знамение торжества христолюбивому воинству Дальней России от святых обителей Киевских и 10000 богомольцев и друзей».

В начале августа 1904 года икона «Торжество Пресвятой Богородицы» была доставлена во Владивосток и временно помещена в местный кафедральный собор. Порт-Артур в то время был осажден неприятелем, и вокруг него велись активные боевые действия. С иконы было сделано несколько копий, которые пытались переправить в Порт-Артур, но безуспешно.

21 ноября (4 декабря) 1904 года, в день праздника Введение во храм Пресвятой Богородицы, после Литургии и молебна перед иконой «Торже-Пресвятой Богородицы», подлинный образ был заключен в специально приготовленный для нее футляр и отправлен из Владивостока. Препроводить святую икону в Порт-Артур взялся отставной ротмистр лейб-гвардии уланского полка Н.Н. Федоров, духовный сын отца Иоанна Кронштадтского. Однако 11 января 1905 года Федоров сообщил, что икона в город доставлена не была ввиду того, что Порт-Артур к тому времени уже был сдан врагу. Получив разрешение из Петербурга, Федоров отправил образ в действующую армию, где она и пребывала в походной церкви Главнокомандующего.

О дальнейших событиях, связанных с иконой, ничего не было известно до тех пор, пока Господу не угодно было явить новое чудо. 17 февраля

1998 года в Иерусалиме, в одном из антикварных магазинов Порт-Артурскую икону увидели паломники из Владивостока! Икона была выкуплена на деньги, занятые в русском Горненском женском монастыре. Вывезти святыню из Израиля помогли российские власти и Синодальный Отдел Внешних Церковных Связей Московского Патриархата.

6 мая 1998 года Порт-Артурская икона Божией Матери возвратилась во Владивосток. Встреченная крестным ходом и перезвоном колоколов, взорам ликующих православных «... предстала Божия Матерь, стоящая Своими стопами на берегу залива на двух поверженных и обломанных мечах» - как явилась некогда старику-севастопольцу.

Вот такая история иконы «Торжество Пресвятой Богородицы», именуемой также Порт-Артурская. Думаю, что если бы икона прибыла в Порт-Артур до начала осады, никогда бы японцы не взяли крепость, но случилось то, что случилось. Пресвятая Богородица желала оказать милость и помочь русским воинам сохранить порт, но видимо какие-то человеческие затруднения и промедления создали помехи на пути иконы в далекий восточный порт. Это должно быть нам уроком, что помимо благой милости Божией и мы должны предпринимать необходимые шаги, чтоб своевременно получить эту



Нужно добавить, что Япония владела Порт-Артуром 40 лет, пока 22 августа 1945 года советские воздушно-десантные войска не заняли Порт-Артур, взяв в плен японский гарнизон. По заключенному в том же месяце советско-китайскому договору Порт-Артур передавался в аренду СССР на 30 лет в качестве военно-морской базы. 12 октября 1954 года после окончания корейской войны было подписано соглашение об обратной передаче Порт-Артура Китаю и выводе оттуда советских войск. Сейчас здесь китайский город Люйшунь.

Кроме того, в последние 20 лет наблюдается отток населения с российского Дальнего Востока и ослабление военного присутствия России в регионе. Экономическое освоение российских дальневосточных территорий по-прежнему находится на зачаточном уровне, если не считать эксплуатации биологических ресурсов океана и добычи нефти на шлейфе Сахалина. Такое положение вещей не может быть вечным.

Россия должна осваивать принадлежащие ей земли и акваторию Дальнего Востока и заботиться об их защите. В противном случае история Порт-Артура может повториться снова – уже на собственно российских территориях.

> Виктор Малеванный по материалам с сайтов www.rushist.com; www.ria.ru

## Притчи и истории о милосердии

#### Рассказ детского хирурга. История из жизни

Лет 15 назад ночью забегает к нам в ординаторскую сестра из приёмного покоя. – Пациент тяжелый во второй операционной! Я – туда, бригада уже собралась, на столе девочка лет шести. Пока одевался и стерилизовался, узнал подробности. В автоаварию попала семья из четырех человек. Отец, мать и двое детей: близнецы мальчик и девочка. Больше всех пострадала девочка: удар пришёлся в область правой задней дверцы, туда, где находился ребёнок. Мать, отец и её брат почти не пострадали – царапины и гематомы. Им помощь оказали на месте. У девочки переломы, тупые травмы, рваные раны и большая потеря крови. Через пару минут приходит анализ крови, и вмести с ним известие, что именно третьей положительной у нас сейчас нет. Вопрос критический – девочка «тяжелая», счет на минуты. Срочно сделали анализ крови родителей. У отца – вторая, у матери – четвёртая. Вспомнили про брата-близнеца, у него, конечно, третья. Они сидели на скамейке в приёмном покое. Мать – вся в слезах, отец бледный, мальчик – с отчаянием в глазах. Его одежда была вся перепачкана кровью сестры. Я подошёл к нему, присел так, чтобы наши глаза были на одном уровне. - Твоя сестричка сильно пострадала, - сказал я. - Да, я знаю, - мальчик всхлипывал и потирал глаза кулачком. - Когда мы врезались, она сильно ударилась. Я держал её на коленях, она плакала, потом перестала и уснула. – Ты хочешь её спасти? Тогда мы должны взять у тебя кровь для неё. Он перестал плакать, посмотрел вокруг, размышляя, тяжело задышал и кивнул. Я подозвал жестом медсестру. - Это тетя Света. Она отведёт тебя в процедурный кабинет и возьмет кровь. Тетя Света очень хорошо умеет это делать, будет совсем не больно. - Хорошо. - мальчик глубоко вздохнул и потянулся к матери. – Я люблю тебя, мам! Ты самая лучшая! – Затем, к отцу – И тебя папа, люблю. Спасибо за велосипед. Света увела его в процедурную, а я побежал во вторую операционную. После операции, когда девочку уже перевели в реанимацию, возвращался в ординаторскую. Заметил, что наш маленький герой лежит на кушетке в процедурной под одеялом. Света оставила его отдохнуть после забора крови. Я подошёл к нему. - Где Катя? - спросил мальчик. – Она спит. С ней всё будет хорошо. Ты спас её. – А когда я умру? – Ну... очень не скоро, когда будешь совсем старенький. Сначала я как-то не понял его последнего вопроса, но потом меня осенило. Мальчик думал, что умрет после того, как у него возьмут кровь. Поэтому он прощался с родителями. Он на все сто был уверен, что погибнет. Он реально жертвовал жизнью ради сестры. Понимаете, какой подвиг он совершил? Самый настоящий. Много лет прошло, а у меня до сих пор мурашки каждый раз, когда вспоминаю эту историю...

https://vk.com/topic-74824465\_31666943

#### Оплачено стаканом молока...

Мальчишка был голодный и без сил, Давно не ел... Пришел издалека... В дверь постучав, воды он попросил, Но женщина выносит ... МОЛОКА! И тот стакан дал силы снова жить! Поверил он – есть в мире ДОБРОТА! Став доктором, спасал чужую жизнь, Она у человека лишь одна! Так и работал в клинике одной. Ученым стал и доктором наук. К больным спешил в короткий выходной: «Хороший доктор!» слышалось вокруг. Однажды утром делал он обход. Тут телефон призывно зазвонил: «Больная у меня, и ждет народ, Мне помоги!» – хирург его просил: "Сейчас приду. Не брошу одного!" - И дверь открыв, больную увидал. Вдруг встрепенулось сердце у него! Седая вся! Но он ее УЗНАЛ! ОНА! ОНА! Да как я мог забыть Ту, что дала когда-то молока! Больна серьезно! Буду САМ лечить, Хотя надежда так невелика! Он СПАС ей жизнь! Все силы приложил! Живет и побеждает ДОБРОТА! К оплате ей листочек положил: «Не расплачусь!» - подумала она! Но взяв листок, не верила глазам! От слез ее вдруг поплыла строка... «Вы не должны! За все спасибо Вам! ОПЛАЧЕНО СТАКАНОМ МОЛОКА!»...

https://vk.com/topic-74824465\_31666943

#### ВЫ ЖЕНА БОГА?

Мальчик лет десяти, дрожа от холода, босиком стоял у витрины обувного магазина и, не отрываясь, смотрел на тёплую обувь. К нему подошла одна дама и спросила:

- Мой маленький друг, что ты с таким интересом рассматриваешь за этим стеклом, о чём думаешь?
- Я прошу Бога, чтобы Он мне дал одну пару ботинок, ответил мальчик.

Дама взяла ребёнка за руку и вошла с ним в магазин. Она попросила продавца принести шесть пар детских носков и спросила, может ли тот принести таз с тёплой водой и полотенце. Служащий принёс всё, о чём его попросила дама. Она повела мальчика в заднюю часть магазина, сняла перчатки,

вымыла ребёнку ноги, высушила их полотенцем. Продавец принёс носки. Дама надела одну пару на ноги ребёнку, затем примерила и купила ему ботинки, попросила завернуть остальные носки и отдала их мальчику. Потом она погладила его по голове и сказала:

- Теперь, без сомнений, ты чувствуешь себя намного

Она развернулась, чтобы уйти. В этот момент мальчик дотянулся до её руки и, глядя на неё со слезами на глазах, спросил:

— Вы жена Бога?

https://vk.com/topic-74824465\_31666943

С давних времен в человеческом обществе существует традиция помощи слабым и обездоленным людям. В любую эпоху, в любой стране всегда находились люди, готовые бескорыстно помогать другим людям, попавшим в трудную ситуацию.

Что же такое милосердие? Это слово в русском языке буквально можно понять, как «милость сердца», то есть, говоря о милосердии, мы говорим о любви, любви ко всем окружающим нас людям, как знакомым, так и незнакомым.

Что же является причиной, порождающей в сердиах людей чивство милосердия? Любовь к людям, приносящая радость душе.

Кто из людей способен к милосердию? Красивый душой и сильный духом человек, в корень смотрящий и не растерявший на дорогах жизни свою душу, способность сопереживать и любить.

Милосердие – это победа сил Любви, Добра и Сочувствия в человеке!

Милосердие, проявляемое человеком по отношению к другим людям, делает самого милосердного человека лучше, обогащает его духовно. Человек, стремящийся к развитию, к духовному совершенству, не может не быть милосердным.

Характерной особенностью милосердия является еще и активность действий. Мало в душе посочувствовать человеку, оказавшемуся в беде.

Важно и помочь такому человеку активными действиями и молитвой. Необходимо стремиться к тому, чтобы бескорыстная помощь окру-жающим людям стала нормой поведения в современном обществе.

## Морская звезда

Однажды старец гулял по морскому берегу и вдруг заметил мальчика, поднимавшего что-то с песка и бросавшего в море. Когда он подошел поближе, то увидел, что тот берет с песка морские звезды, выкинутые на берег недавним штормом и бросает их обратно. Морские звезды окружали его со всех сторон, весь берег был буквально усеян ими на несколько сотен метров.

- Зачем ты бросаешь эти морские звезды в воду? спросил он мальчика, подходя ближе.
- Прилив начнется только завтра утром, но если они останутся на берегу до завтрашнего утра, то, скорее всего, погибнут, — ответил малыш, не прерывая своего занятия.
- Но оглянись и посмотри вокруг, на берег выкинуты тысячи морских звезд, неужели ты полагаешь, что можешь что-то изменить своими действиями?

Мальчик поднял следующую морскую звезду и, бросив ее в море,

— Да, я смогу изменить очень многое ... для этой звезды!

Старец ничего не сказал в ответ, отошел в сторону и подумал. Ведь наша жизнь состоит из мелочей, и очень редко появляется возможность сделать сразу очень много хорошего. Тот, кто ждет возможности совершить сразу многое, никогда ничего не сделает.



## Притча

Забралось воровство в дом бедняка. И то, что он своим трудом за всю жизнь заработал, украло. И так там почти ничего не было, так выгребло и

Забросило воровство мешок на плечо и бежать. Но вот напасть: когда через забор перелезало, за гвоздь зацепилось. Ни туда - ни сюда. А по двору уже бедняк с дубиной бежит.

Жалко с добром расставаться. Да и, как следует, вора проучить не мешает!

- И тут, на свое счастье, видит воровство: идет по дороге милосердие.
- Эй, помоги! принялось кричать воровство
- А милосердие мимо идет, словно его и не
- Освободи меня! еще громче стало взывать к нему воровство. — А не то мне сейчас, ой, как достанется! А потом еще и в тюрьму посадят!
- Нет, говорит милосердие. Не стану я помогать тебе!
- Как?! возмутилось воровство. Ты же ведь - милосердие!
- Да, милосердие. Но я тоже могу послужить злу, если буду действовать неразумно. И поэтому помогу не тебе, а тому бедному человеку, которого ты обокрал и обрек на холодную и голодную смерть.
  - Но ведь он же прибьет меня!
- Не прибьет, улыбнулось милосердие. Я попрошу его быть милостивым даже к тебе!

И попросило уже замахнувшегося дубиной бедняка не бить воровство. Что тот и сделал. Потому что многим был обязан милосердию...

Монах Варнава (Евгений Санин). Из книги: Маленькие притчи для детей и взрослых. Сегодня наша кулинарная страничка будет посвящена лакомствам. Тем более, что возможности в это время их приготовить становится больше. Свежие фрукты и овощи сами просятся на стол.

И как всегда: «Господи, благослови!»

#### Сорбет из арбуза

Сорбет, сорбе, щербет...Как хотите назовите, а по сути – это фруктовый лед. Вкусное и освежающее лакомство! Из дыни, кстати, тоже можно!

#### • Ингредиенты:

Мякоть арбуза – 700 гр. Сок 1 лимона Сахар – 100 гр. Вода – 100 мл.

#### • Приготовление:

- 1. Варим сироп: в 100 мл воды всыпаем 100 гр. сахара, постоянно помешивая (чтобы не пригорел и растворился), доводим до кипения. Варим на среднем огне 3-4 минуты, затем остужаем.
- 2. Мякоть арбуза освобождаем от косточек. Измельчаем в пюре. Получившуюся массу протираем через сито.
- 3. Из 1 лимона выжимаем сок.
- 4. Смешиваем арбузное пюре, лимонный сок и сахарный сироп. Тщательно перемешиваем. Убираем в морозильник.
- 5. Достаем примерно каждый час, перемешиваем, убираем обратно. Делаем так, пока полностью не застынет.
- 6. Получившуюся массу ещё раз перекладываем в блендер и пробиваем до гладкости. Снова убираем в морозильник, чтобы немного прихватилось (на 30-60 мин.),раскладываем порционно(можно украсить мятой) и подаём! Рекомендую долго в морозильнике не хранить, иначе кристаллизуется.



«Слава Тебе, Господи!»



#### Рисовая запеканка с яблоками

По секрету скажу, что яблоко можно заменить на грушу. Будет тоже очень вкусно.

#### • Ингредиенты:

Рис — 1 ст.
Изюм — 80 гр.
Крахмал — 2 ст. л.
Растительное масло — 2 ст. л.
Сахар по вкусу.
Р.S. Кто-то готовит вообще без сахара.
А можно взять и ванильный сахар.

#### • Приготовление:

- 1. Рис промываем, заливаем 2 стаканами воды. Доводим до кипения, убавляем огонь до минимума, прикрываем крышкой и варим густую кашу, периодически помешивая. Если вода впиталась, а рис не разварился, то добавляйте ещё понемногу воды.
- 2. Изюм заранее замочить водой.
- 3. Яблоко очищаем и натираем на крупной тёрке.
- 4. Смешиваем рис, изюм, яблоко, 2 ст. л. крахмала, 2 ст. л. растит. масла и сахар по вкусу. Хорошо перемешиваем.
- 5. Перекладываем в форму. Запекаем примерно 20-25 мин. до лёгкой корочки. Даём остыть.
- 6. Перед подачей посыпать сахарной пудрой.

## Янгела вам за трапезой!

С вами готовила Елена Курьянова

#### БРАТЬЯ И СЕСТРЫ!

В нашем храме осуществляет свою работу

## Couvanbuasi cnysicha



По вопросам, касающимся социальной работы прихода, добровольческой помощи, участия в приходских благотворительных акциях обращайтесь к социальному работнику Рузалии Можайской.

#### ПРИЕМ ПРИХОЖАН:

в пятницу с 18.00 до 19.00 по адресу: ул.9-ой Пятилетки, 5.оф.18 (напротив входа); по телефону: +7(913)-184-13-52

(прием звонков: с 9.00 до 17.00), e-mail: rozikrasn@gmail.com

# Красноярская Епархия Русской Православной Церкви «... и познаете истину, и истина сделает вас свободными» Ин. (8:32) РЕАБИЛИТАЦИОННЫЙ ЦЕНТР ДЛЯ НАРКОЗАВИСИМЫХ тел: +7(923)280-0-280

#### ПРИГЛАШАЕМ В ПАЛОМНИЧЕСТВО 2018-2019 гг.

| МЕСЯЦ                               | ΔΑΊ   | ГА МАРШРУТ                                                                | ПОЖЕРТВОВАНИЕ    |
|-------------------------------------|-------|---------------------------------------------------------------------------|------------------|
| август                              | 4-5   | Духовное наследие старинного города<br>(Казачинское-Енисейск-Лесосибирск) | 3600 руб.        |
|                                     | 20-30 | Италия (моши Николая Чудотворца в г. Бари и многое другое+Рим)            | 45000+авиа+виза  |
|                                     | 24-28 | Иркутск (моши Иннокентия Иркутского+храмы г.Иркутска)+Байкал              | 9200 руб.        |
|                                     | 28    | Успенский монастырь                                                       | 1000 руб.        |
| сентябрь                            | 5-12  | Валаам + Святыни Санкт-Петербурга                                         | 55000 руб.       |
|                                     | 11-21 | Италия (моши Николая Чудотворца в г.Бари и многое другое+Рим)             | 45000+авиа+виза  |
| октябрь 16-23 Святая Земл<br>и др.) |       | Святая Земля (Иерусалим, Назарет, Вифлием, Галилейское море и др.)        | От 49900 руб.    |
| ноябрь                              | 20-30 | Италия (моши Николая Чудотворца в г. Бари) + Рим православный.            | 45000+авиа+виза  |
| январь-<br>февраль                  | 29-11 | Черногория – Сербия                                                       | 45000+авиа +виза |
| февраль                             | 22-25 | Томск православный                                                        | 9000 руб.        |

Справки по тел.: 8-962-076-41-78 (Наталья) Группа ВК: https://vk.com/palomnik2018

|            | Богослужения                                                                                                                                                                                                   | Православный<br>клуб «Встреча»                                              | Православная<br>библиотека                                       | Воскресные<br>школы                               | Соц.работа                                                                                  |
|------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------|
| Пн.        |                                                                                                                                                                                                                |                                                                             |                                                                  |                                                   |                                                                                             |
| Вт.        |                                                                                                                                                                                                                |                                                                             |                                                                  | 19.00 воскресная школа для взрослых (Закон Божий) |                                                                                             |
| Ср.        | 12.00<br>Молебен* в часовне<br>16.00<br>вечернее богослужение<br>в храме**                                                                                                                                     | <b>19.00</b><br>Акафист* Божьей<br>Матери «Воспитание»<br>(в храме)         | 13.00-17.00<br>выдача литературы<br>15.00<br>Азбука* православия |                                                   |                                                                                             |
| Чт.        | 8.30<br>утреннее богослужение<br>16.00<br>вечернее богослужение                                                                                                                                                | 19.30 • Киноклуб • Лекторий • Совместный отдых • Совместная молитва         | 13.00-17.00<br>выдача литературы<br>15.00<br>Евангельские чтения |                                                   |                                                                                             |
| Пт.        | 8.30<br>утреннее богослужение<br>16.00<br>вечернее богослужение<br>19.00<br>огласительные беседы перед<br>Крещением                                                                                            |                                                                             | <b>13.00-17.00</b> выдача литературы                             |                                                   | 18.00-19.00<br>Консультация<br>соц.работника*<br>по адресу:<br>9-ой Пятилетки,<br>5 - оф.18 |
| Сб.        | 8.30<br>утреннее богослужение<br>16.00<br>вечернее богослужение                                                                                                                                                |                                                                             |                                                                  | 11.00-12.30<br>детская<br>воскресная школа        |                                                                                             |
| Вск.       | <b>8.30</b><br>утреннее богослужение                                                                                                                                                                           | 16.00 Евангельские чтения 18.00 Благотворительные мастер-классы к ярмарке** |                                                                  | 11.00-14.45<br>детская<br>воскресная школа        |                                                                                             |
| Уточнения: | *1-ая среда — молебен покаянный, 2-ая, 3-ая и 4-ая — молебен о боляших, 5-ая среда (4 раз в году) — водосвятный молебен  ** Исповедь перед вечерним богослужением в 15.00 или до начала утренней службы в 8.00 | * Последняя среда месяца<br>** Запись по телефону:<br>+7-962-076-41-78      | *Последняя среда месяца                                          |                                                   | * С пн. по сб. обрашения по телефону: 8-913-184-13-52 с 9.00 до 17.00                       |

- $\bullet$  Часовня прп. Агапита Печерского Зинаида Филипповна +7-983-503-13-54, Любовь Семеновна +7-983-296-14-50 (ул. Солнечная, 6, 1 этаж).
- Уроки по Закону Божию Сергей Клавдиевич +7-960-75-36-057 (ул. 9-пятилетки, 5, оф. 18).
- Православная библиотека Наталья Семеновна +7-963-25-68-986 (ул. Энтузиастов, 20 «Библиотека»).
- Евангельские чтения в библиотеке— Наталья Семеновна +7-963-25-68-986 (ул. Энтузиастов, 20 «Библиотека»).
- Евангельские чтения в клубе «Встреча», Киноклуб диакон Андрей Никитин +7-913-56-08-418 (ул. 9-пятилетки, 5, оф. 18).
- Воскресная школа (младшая, средняя, старшая группы) Наталья Семеновна +7-963-25-68-986.
- Группа для созависимых Анастасия Алексейцева +7-913-519-75-42.
- Социальный педагог Ольга Каторгина +7-983-265-97-13.
- Социальный работник Роза Можайская +7-913-184-13-52.

## Читайте в следующем номере



**AHOHC** 

Рождество Пресвятой Владычицы нашей Богородицы и Приснодевы



Воздвижение Честного и Животворящего Креста



Красота как «воспоминание о потерянном рае»

## И многое другое...

Паломническая служба Введенского храма г. Сосновоборска

22-29 октября приглашает совершить паломничество на Святую Землю

- г. Назарет, Кана Галилейская, гора Фавор, г. Капернаум
- Святая река Иордан
- г.Вифлеем, Храм Рождества Христова, Горненский монастырь
- г. Иерусалим, Гефсиманский сад, Сионская горница место Тайной Вечери и Сошествия Святого Духа на апостолов

Пожертвование: 63770 рублей (перелёт, мед.страховка, проживание, питание(завтраки), экскурс



Приходской журнал «ВСТРЕЧА». Главный редактор: иерей Николай Чихичин. Адрес: 662500, Россия, Красноярский край, г. Сосновоборск, ул. Ленинского Комсомола, 15. Тел.: +7-923-326-82-52. Тираж: 950 экз.

ПРОСЬБА НЕ ИСПОЛЬЗОВАТЬ в хозяйственных нуждах!